
Déclaration finale sur Symboles, Mythes et Sens religieux
chez les Humains depuis les Premiers
Colloque de l'Academie pontificale des sciences

Ce Colloque, qui a réuni, sous l’autorité de Monseigneur Marcelo Sánchez Sorondo, Chancelier
de la PAS, 19 Orateurs, de 6 nationalités et de nombreuses disciplines, s’est tenu au Vatican, au
siège de l’Académie Pontificale des Sciences, Casina Pio IV, en présentiel pour 14 d’entre nous et
en visioconférence pour 4 — dont le Président Joachim von Braun —. Il était dédié à la
personnalité et à l’œuvre de Fiorenzo Facchini, Professeur émérite d’Anthropologie à l’Université
de Bologne, d’ailleurs présent et orateur lui-même à ce Colloque.

Le propos de cette réunion était de faire se rencontrer Scientifiques et Philosophes sur la question
essentielle et délicate du Sens Religieux chez les Humains et de tenter de lui trouver une réponse
partagée.

La réunion a été scindée en 4 sessions, respectivement consacrées aux Archéologues, aux
Ethnologues, aux Biologistes et aux Philosophes.

Les Archéologues ont d’abord montré la très grande ancienneté des preuves matérielles d’une
pensée symbolique chez les Humains fossiles, de l’objet recueilli pour rien à celui que l’on
transforme, de celui dont on apprécie de mieux en mieux la forme à celui dont on s’approprie
celle-ci, de celui encore sur lequel on griffonne à la paroi sur laquelle on grave ou on peint un
grand récit  mais ces collègues archéologues nous ont aussi décrit des rituels de protection
(marquages à l’ocre), des pratiques d’inhumation (fosse puis sépultures), de probables



cérémonies d’initiations (musique, danses), d’incontestables actes de compassion (assistance de
personnes handicapées, débuts de la médecine).

Les Ethnologues nous ont raconté à leur tour les croyances, dites animistes et leurs pratiques
dites chamaniques, de petites populations actuelles, où nature et culture se mêlent, où esprit
animal, esprit végétal et âme humaine veulent dire la même chose , où des mythes apaisent les
angoisses et lient les membres d’une même communauté. On peut imaginer que ces formes de
perception du sens religieux précèdent les grands polythéismes antiques aux panthéons
compliqués et les brillants monothéismes contemporains, où un Dieu omniscient, tout puissant,
acteur et juge, peut protéger comme punir. Certains participants nomment les premières Sociétés,
horizontales (équité entre Esprits), les secondes, verticales (hiérarchie entre Hommes et Dieux).

Pour les Biologistes, c’est la complexité croissante du cerveau, née de l’adaptation de celui-ci à
des changements de leur environnement, qui va déboucher sur un niveau plus élevé de la
conscience et son produit, la réflexion. L’Humain va savoir qu’il sait, pouvoir anticiper, apprendre
la mort, ressentir l’anxiété qui en découle et inventer son recours, la « croyance », simple produit
pirate —appelé exaptation — de la sélection naturelle. Le moteur qui a fait « évoluer » tout le
système vivant est celui qui fait émerger le phénomène religieux. La nature, dit-on, avait horreur
du vide, la nature humaine a horreur du vide de sens ! Si l’on s’arrête à ce constat incontestable et
que l’on convienne qu’il n’est pas réducteur, il faut reconnaitre que, pour un naturaliste, il est
cohérent avec l’ensemble des connaissances du Vivant et, par suite, suffisant et tout-à-fait
rassurant.

Mais les Philosophes, même s’ils écoutent et respectent les conclusions des Biologistes, et que
par suite, ils en enregistrent les données et en tiennent compte dans leurs réflexions, « ne
l’entendent pas de la même oreille » et, par suite, ne s’en contentent pas. Si la matière inerte peut,
en effet, se définir comme ayant une histoire « de mieux en mieux organisée mais de plus en plus
compliquée » et si la matière vivante qui en descend, peut se résumer en un récit « de plus en
plus diversifié mais de mieux en mieux contrôlé —par la génétique — » l’être pensant, quant à lui,
surprend par son caractère « de plus en plus Libre mais de plus en plus Responsable » ! Et cette
Liberté incontestable, mais sous bonne garde, fait que l’Humain se trouve soudain, pour la
première fois dans ce long parcours, en charge — au moins en partie et peut-être de plus en plus
— de sa propre destinée. La sélection naturelle « s’efforçait » de sauver l’espèce ; mais, enrichie
de la dimension spirituelle inhérente à l’esprit, elle s’attache désormais à « sauver » la Personne.

Et nous sommes ainsi parvenus au terme de cet élégant tableau, aux étapes complémentaires et
aux marches successives.

L’Humain, aux profondes racines biologiques, émerge, devant nos yeux, chargé « naturellement »
de ce fameux sens religieux.

2



La Personne et l’Âme s’y confondent alors, la Réflexion, la Méditation et la Prière souvent
également. La réponse partagée recherchée entre Scientifiques et Philosophes est peut-être
celle-là.

Reste à délimiter l’Humain, sans que ce bornage change désormais quoi que ce soit à notre
conclusion, mais nous sommes dans une Académie des Sciences et nous nous devons de
rechercher cette frontière, si tant est qu’elle existe.

Comme les Chimpanzés, nos parents les plus proches, semblent — au moins aujourd’hui — avoir
inventé des rituels et se préoccuper de la mort, et comme les Préhumains, nos ancêtres les plus
proches, semblent avoir fabriqué, dès 3.300.000 ans, des outils, réalisant donc création d’une
forme et symbole à la fois, certains d’entre nous auraient tendance à faire remonter la notion de
sens « religieux » à 10 millions d’années, l’âge des ancêtres communs des Chimpanzés et des
Hommes ; d’autres attendraient au contraire les preuves biologiques (niveau de complexité
cérébrale) ou archéologiques (objets fabriqués, sépultures, rupestres) pour oser attacher « sens
religieux » à un Préhumain ( Lucy, par exemple) ou à un Humain.

Mais que ce sens ait 10 millions d’années, 3 millions d’années ou 500.000 ans, il ne s’en dégage
pas moins, « un beau jour » (qui peut être d’une certaine durée, progressive), d’une longue
histoire de 14 milliards d’années de Matière, de 4 milliards d’années de Vie, une «âme” (ἡ ψυχὴ τὰ
ὄντα πώς ἐστι πάντα) » (Aristote, De anima, 431 b 20) qui donne une unité à la famille des
Hominidés que l’on pourrait par suite appeler, malgré son ancienneté jusque-là insoupçonnée,
humaine.

 

Yves Coppens et + Marcelo Sánchez Sorondo

© Wed Jun 11 06:01:57 CEST 2025 - The Pontifical Academy of Sciences

3

http://pas.va/en/academicians/deceased/coppens.html
http://pas.va/en/academicians/former/sanchez-sorondo.html

