
El Derecho Humano al Agua - Declaración final

El Papa Francisco en su encíclica Laudato Si', expone las principales limitaciones al derecho
humano al agua, incluyendo la falta de acceso al agua potable y saneamiento, las inequidades
persistentes respecto de la disponibilidad y calidad del recurso. Asimismo, se refiere a las
consecuencias negativas de sequías e inundaciones en la producción de alimentos, la
prevalencia de enfermedades relacionadas con la contaminación y nos alerta frente a una
“economía verde” que, con frecuencia, es verde no porque sea ecológica sino porque su
mercancía es la naturaleza.

La crisis socio-ambiental que enfrentamos se deriva de una acción humana irresponsable con el
ambiente que ha tenido como consecuencia la multiplicación de situaciones de injusticia socio-
ambiental, el aumento de la desigualdad y de la pobreza y la falta de una alimentación adecuada.
Cada vez más en todo el mundo la falta de acceso al agua segura y la contaminación de las
fuentes afectan, gravemente, la calidad de vida de las personas y, en particular de las mujeres, de
los más pobres y de las poblaciones más vulnerables. Además, miles de personas en todo el
mundo ven amenazadas sus vidas por exigir el derecho al agua o defender activamente los
recursos naturales.

Los modelos productivos centrados en los combustibles fósiles tienen una responsabilidad directa
en el calentamiento global. El cambio climático, al igual que la escasez del agua, es una
consecuencia de la acción humana. La degradación del ambiente se ha incrementado
exponencialmente y el mundo enfrenta hoy las consecuencias de modelos económicos de
producción que “privatizan las ganancias y socializan las pérdidas”. En regiones como el



Amazonas la deforestación y la contaminación de las fuentes de agua se han acelerado en las
últimas décadas como consecuencia del desarrollo de actividades mineras, productivas y de la
realización de obras de infraestructura, originando conflictos reales y potenciales de diversos tipos
y escalas.

Muchas culturas, sociedades y religiones del mundo reconocen al agua como principio espiritual y
material de la vida y como lugar de encuentro. Reconocen también que, en el universo, todo está
conectado y que el cuidado de los bienes comunes requiere de soluciones basadas en la
cooperación, la solidaridad y la cultura del diálogo. Sobre esta base se deben construir nuevos
paradigmas en los que la humanidad no pretenda un dominio ilimitado e irrespetuoso sobre la
naturaleza sino más bien ejerza una responsabilidad colectiva.

Las personas y los grupos más afectados por la escasez del agua y la falta de saneamiento
básico deben estar involucrados en las transformaciones necesarias para garantizar su acceso
universal. Cada uno, desde sus experiencias, sus iniciativas y sus capacidades, está llamado a
participar activamente en el cuidado de la casa común. En hogares, barrios, ciudades, regiones y
países, con respuestas y acciones pequeñas y grandes, estamos llamados a garantizar el acceso
universal al agua segura y al saneamiento, y a ejercer nuestra responsabilidad con nuestros
semejantes y con las generaciones venideras.

Asegurar el derecho al agua segura es fundamental para el ejercicio de otros derechos como el
de la alimentación, la salud y el bienestar. Los derechos humanos proporcionan una base
normativa y constituyen una fuente de autoridad y legitimidad para hacer efectivo el acceso
universal y equitativo a este recurso. El derecho al agua potable y al saneamiento, presente en
pactos, instrumentos y declaraciones internacionales es indispensable para el desarrollo de la
vida humana. Por esto, no admiten discusión en su reconocimiento como derecho humano
fundamental.

Aunque el desafío es enorme contamos con la solidaridad, y la sensibilidad colectiva, fruto del
diálogo de filosofías, saberes, espiritualidades y epistemologías. Existen hoy múltiples y valiosas
experiencias e iniciativas orientadas al cuidado de la casa común. Hoy tenemos una mejor
compresión del problema que no es prioritariamente de escasez sino de una gestión inadecuada
del recurso. Sabemos que el uso de los combustibles fósiles en la generación de energía
contribuye al cambio climático. Contamos con un importante acervo científico, al igual que con
tecnologías para la generación de energía limpia que pueden ayudar a mitigar el calentamiento
global. Hoy sabemos lo que tenemos que hacer: pensar en otro paradigma de desarrollo centrado
en el cuidado de la casa común y en la solidaridad, equidad y justicia en el uso y gestión del
agua.

Muchos de los actuales sistemas económicos y productivos, y los modos de vida y de consumo
degradan el ambiente. Necesitamos una educación que contribuya a un cambio cultural en torno

2



al reconocimiento del otro y la defensa del agua y de los ecosistemas; nos urge un cambio
cultural en el que la ciencia y la tecnología pueden hacer aportes fundamentales en la
preservación del agua y su uso universal. Para proteger los bienes comunes es necesario contar
con herramientas jurídicas más eficaces. La perspectiva de derechos humanos puede hacer la
diferencia: evitar que el suministro de agua y saneamiento caiga en la discrecionalidad de grupos
de poder y que más bien constituya una obligación jurídicamente vinculante.

Necesitamos gobiernos que tengan voluntad y fuerza política y puedan generar los cambios
necesarios siguiendo el imperativo moral de los Objetivos de Desarrollo Sostenible aprobados
después del discurso del Papa Francisco a la comunidad internacional, especialmente en los
puntos 6 y 14. Esto requiere de un compromiso colectivo con la construcción de políticas públicas
globales, estatales y locales que incorporen mecanismos de participación reales y efectivos para
el ejercicio pleno de la ciudadanía y el cuidado de los bienes comunes. Hoy es urgente lograr
consensos sobre modelos de gobernanza que permitan la formación de una auténtica cultura del
agua. Asimismo, los gobiernos deben garantizar la seguridad y la vida de todos aquellos que
trabajan por el derecho al agua y la preservación de la naturaleza.

El reconocimiento de los derechos debe complementarse con las responsabilidades de la acción
por parte de todos nosotros. Esto implica cambios en estilos de vida, producción y consumo, así
como el desarrollo de energías renovables y limpias. La provisión de agua segura en cantidades
necesarias, la recolección de las aguas servidas y su disposición ambientalmente adecuada,
contribuyen al cuidado de la casa común y a la dignidad de las personas y aporta a la
construcción de ciudadanías responsables con las generaciones presentes y futuras.

Cada uno de nosotros, científicos, empresarios, políticos, trabajadores como humanidad,
debemos tomar conciencia de que el cambio climático exige medidas concretas y urgentes. En la
encíclica el Papa Francisco propone la construcción de una ecología integral en el cuidado de la
casa común, invitando a una movilización colectiva y mancomunada en la defensa del acceso
universal al agua segura en la que deben participar los gobiernos, las instituciones, el sector
privado, los trabajadores y las sociedades de todo el mundo. Hacernos prójimo con el
compromiso colaborativo y la acción colectiva es necesario para evidenciar la urgencia del
cambio de la racionalidad instrumental hacia una verdadera solidaridad intergeneracional.
Hacemos un llamado a implementar una Ecología integral, que incorpore la dimensión ambiental,
económica, social y cultural, y que contribuya a la construcción de una cultura del encuentro en
torno al agua y al saneamiento como derechos universales. La ciencia, la cultura, la política y la
tecnología pueden contribuir al logro de sociedades más justas, solidarias y equitativitas
comprometidas con el cuidado de la casa común.

© 2025 - The Pontifical Academy of Sciences

3


