
PONTIFICIA
ACADEMIA

DE LAS CIENCIAS

EXTRA SERIES

21
GLOBALIZACIÓN
Y JUSTICIA SOCIAL
Presentación al grupo de Embajadores
de Latinoamérica, España, Portugal y Filipinas
acreditados ante la Santa Sede (GRULA)

S. Exc. Marcelo Sánchez Sorondo
Obispo canciller de la Pontificia Academia de las Ciencias

CIUDAD
DEL VATICANO

2004

PON
T

IF
IC

IA
ACADEMIA

SC
IE

N
T

IA
RVM





GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL

Presentación al grupo de Embajadores
de Latinoamérica, España, Portugal y Filipinas

acreditados ante la Santa Sede (GRULA)

S. Exc. Marcelo Sánchez Sorondo
Obispo canciller de la Pontificia Academia de las Ciencias

CIUDAD DEL VATICANO
2004

PONTIFICIA ACADEMIA SCIENTIARVM
EXTRA SERIES 21

PON
T

IF
IC

IA
ACADEMIA

SC
IE

N
T

IA
RVM





GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL

S. Exc. Marcelo Sánchez Sorondo
Obispo canciller de la Pontificia Academia de las Ciencias

“La paz nace no sólo de la eliminación de los teatros
de guerra. Incluso si todos los focos de guerra fuesen
eliminados aparecerán otros indefectiblemente, si la

injusticia y la opresión continúan a gobernar el
mundo. La paz nace de la justicia: Opus justitiae pax”

(Juan Pablo II)

Observaciones preliminares: el fenómeno de la globalización

La familia humana ha adquirido una nueva conciencia de su unidad,
su integración y de su interdependencia. La globalización es la caracte-
rística que identifica nuestra hora.1 El tiempo y el espacio se están redu-
ciendo y muchas fronteras están desapareciendo, dando origen a una
interdependencia creciente entre culturas, religiones, poblaciones y eco-
nomías. El así llamado ‘Nuevo Orden Mundial’, que se ha impuesto ple-
namente desde 1989 con el colapso del comunismo europeo, es un pro-
ceso en curso, dinámico y dialéctico, cuyas características no han sido
completamente identificadas, pero que lleva consigo un credo claro:
barreras comerciales más bajas, el fin del control de divisas, una mayor
libertad de movimiento del capital de riesgo, de las mercaderías y de las
personas, nuevas formas de trabajo y la sustitución parcial del capital
del sector público con el capital del sector privado. Esta última fase his-
tórica ha ido creando nuevas potencialidades y oportunidades, suscitan-
do nuevas esperanzas para el mundo, especialmente para los países en
vías de desarrollo. De hecho, las innovaciones tecnológicas (en especial,
la informática, la telemática, la red de enlaces mundiales de satélites y

1 Cfr. M. Khor, Globalisation and the South: Some Critical Issues, in UNCTAD
Discussion Papers, n° 147, Aprile 2000.



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO6

de Internet), las nuevas formas de trabajo, el comercio en expansión y
las crecientes inversiones extranjeras directas, ofrecen enormes posibili-
dades para la eliminación del hambre, de la pobreza, de las enfermeda-
des y del analfabetismo en el transcurso del milenio que recién comien-
za.2 Sin embargo, muchas de estas potencialidades no han sido actuadas
hasta hoy en orden al bien común. La globalización ha sido impulsada
por la expansión ‘salvaje’ de los mercados y de las finanzas sin una orien-
tación directa a la producción, que han llevado a niveles crecientes de
desigualdades en el trabajo, las rentas, los recursos, las oportunidades y
la educación. Según el último Informe sobre el desarrollo humano3 la glo-
balización ha beneficiado sólo a un quinto de la población mundial,
marginando la parte restante. Así no se puede sino que estar de acuerdo
con cuanto dice la Declaración del Milenio: “Nosotros creemos que el
desafío central de hoy es asegurar que la globalización se convierta en
una fuerza positiva para todos los habitantes del mundo”.4 Esto es más
evidente después del deleznable acto terrorista del 11 de Septiembre
2001 y sus directas consecuencias. Podemos decir con Juan Pablo II:
“La globalización, a priori, no es ni buena, ni mala. Será lo que las per-
sonas hagan con ella. Ningún sistema es un fin en sí mismo, y es nece-
sario insistir en el hecho de que la globalización, como cualquier otro
sistema, debe estar al servicio de la persona humana; debe servir a la
solidaridad y al bien común”.5

Por una globalización que incluya la redistribución 

En cierto sentido, por ello, pareciera que el mundo ha entrando en
una fase experimental y caótica.6 El colapso del comunismo del Este

2 Cfr. UNDP, Human Development Report, 1999, New York, NY, Oxford University
Press, 1999.

3 UNDP, Human Development Report, 2003 (United Nations Development Program
Edition, New York, 2003).

4 The United Nations Millennium Declaration, 5.
5 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias Sociales, 27 de abril de 2001, The

Pontifical Academy of Sciences, en Papal Addresses, Vatican City 2003, p. 432.
6 La expresión es del Santo Padre celebrando el cuarto centenario del descubri-

miento de América: “El mundo no puede sentirse tranquilo y satisfecho ante la situa-
ción caótica y desconcertante que se presenta ante nuestros ojos: naciones, sectores de
población, familias e individuos cada vez más ricos y privilegiados frente a pueblos,



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 7

europeo aseguró el triunfo del capitalismo, pero este último es también
un sistema enfermo. Ahora podemos criticar el capitalismo sin ser acu-
sados de filo-comunistas. Hoy somos más libres para tener un juicio
equilibrado sobre la economía de mercado. Tal economía es el único sis-
tema capaz de producir enorme riqueza, sin duda como nunca el mundo
ha visto. Pero al mismo tiempo es la misma economía de mercado que
causa los masivos niveles de inigualdad e injusticia, también a nivel glo-
bal. Luego un sistema que pueda combinar las leyes del mercado con la
intervención de los Estados es necesario. Pero el libre mercado presupo-
ne la no intervención; la justicia por otra parte requiere la intervención.
A nivel internacional la cuestión que se pone es cómo se puede gobernar
la globalización. O bien, formulada de otro modo según la citada
Declaración del Milenio, cómo se puede hacer para que los beneficios de
la globalización sean para todos o por lo menos para la mayoría: globali-
zar para todos, el modelo para todos. Somos concientes que hay más de
un camino a seguir para ello. En realidad, sospechamos será difícil que
el tercer mundo se pueda embarcar en un camino basado en el modelo
norteamericano, pero lo mismo se puede decir de Europa. Se trata de
cumplir en el orden internacional una función análoga a la de la re-dis-
tribución, que realizan más que mal los estados dentro de cada nación.
Hoy justamente no hay ningún órgano internacional que haga tal redis-
tribución. Si ya es tema difícil la redistribución dentro de cada estado, lo
es mucho más en el orden internacional cuando ni siquiera se ha toma-
do en consideración claramente el problema. En los años sesentas se
habló mucho de desarrollo, el desarrollismo, y se consolidaron institucio-
nes para tal fin, como el Banco Mundial (1944) y el Banco interamerica-
no de desarrollo (1959) creados después de la gran crisis de los treintas,
pero desde esos tiempos hasta ahora nunca se pensó en la redistribución
internacional de un modo adecuado, o sea en hacer justicia dando a cada
uno lo que se debe y en la medida que corresponde.

familias y multitud de personas sumidas en la pobreza, víctimas del hambre y las enfer-
medades, carentes de vivienda digna, de servicios sanitarios, de acceso a la cultura.
Todo ello es testimonio elocuente de un desorden real y de una injusticia institucionali-
zada, a lo cual se suman a veces el retraso en tomar medidas necesarias, la pasividad y
la imprudencia, cuando no la trasgresión de los principios éticos en el ejercicio de las
funciones administrativas, como es el caso de la corrupción” (Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, XV, 2, Ciudad del Vaticano 1992, p. 325).



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO8

Concientes de la progresiva disparidad e inigualdad, las naciones más
ricas, para erradicar la pobreza extrema y el hambre en el mundo, se han
comprometido a una ayuda que, aunque relativa y eventual, es un modo
de iniciar a hacer justicia, que esperamos se vaya incrementando cada
vez en modo más adecuado.7 Tales compromisos indican sí un cambio,
pero no suficiente. Entre los 1990 y el 2001 la ayuda oficial para el des-
arrollo ha bajado desde el 0.33 por ciento al 0.22 por ciento del ingreso
bruto de los países donadores. Es verdad que el año pasado se detuvo por
fin el prolongado declive de las corrientes de ayuda oficial, que alcanza-
ron los 57.000 millones de dólares (de 52.300 millones en el año 2001).
En la Conferencia sobre Financiación para el Desarrollo celebrada en
Monterrey en 2002, tanto los países ricos como los pobres se comprome-
tieron a apoyar las reformas políticas y los nuevos recursos necesarios
para alcanzar los Objetivos de Desarrollo del Milenio, incluyendo la pro-
mesa de dar por parte de los países ricos el 0,7 del ingreso nacional bruto
(establecido en 1970)8 como ayuda pública para el desarrollo (AOD =
Asistencia oficial para el desarrollo) y de aumentar en 16.000 millones de
dólares las corrientes anuales de ayuda para el año 2006. No obstante,
aunque se cumplieran los compromisos anunciados en Monterrey, el

7 «Sicut moderatio passionum est adaequatio ipsarum ad ratione: ita moderatio
exteriorum actuum, secundum quod sunt ad alterum, est quod adaequentur illi ex com-
paratione ad quem moderantur. Et haec quidem adaequatio est quando ei redditur quod
et quantum ei debetur; et haec adaequatio proprius modus justitiae est. Unde ubicum-
que invenitur ista adaequatio complete, est justitia quae est virtus specialis; et omnes
virtutes in quibus salvatur, sunt partes subjectivae justitiae. Ubi autem ista adaequatio
non secundum totum salvatur, sed secundum aliquid, reducitur ad justitiam ut pars
potentialis, aliquid de modo ejus participans» i.e. «Como moderar las pasiones es hacer-
las corresponder a la regla de la razón, así moderar las acciones externas respecto a los
otros es adecuarlas respecto a tales otros, dando a cada uno lo que se le debe y en la
medida que se debe. Allí donde está adecuación se encuentra en modo perfecto, se tiene
la virtud de la justicia (y todas las virtudes que pertenecen a tal adecuación son partes
subjetivas de la justicia). Allí donde en cambio tal adecuación se realiza en modo rela-
tivo, se tiene sólo una parte potencial de la justicia» (Santo Tomás de Aquino, In III
Sent., d. 33, q. 3, a. 4, qc. 1 cor.).

8 La idea de que los países ricos deberían dedicar el 0,7% de su PNB al desarrollo
mundial fue propuesta por vez primera en 1969, en el Informe sobre Desarrollo
Internacional dirigido por el ex primer ministro canadiense Lester Pearson. Esta cifra
ha sido ampliamente aceptada como objetivo de referencia de la asistencia oficial para
el desarrollo. Refrendada por la Asamblea General de las Naciones Unidas en 1970,
formó parte de la estrategia de desarrollo internacional para esa década.



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 9

total seguiría estando muy lejos de los 100.000 millones anuales mínima-
mente necesarios, según el reciente Informe sobre el Desarrollo Humano
2003. En definitiva faltan todavía 50.000 millones anuales. Si las cosas
siguen así “la lucha contra la pobreza está con cien años de retraso res-
pecto de los objetivos y las promesas” ha predicho el ministro de hacien-
da inglés, Gordon Brown, quien agrego: “Los países más ricos no pueden
seguir estableciendo objetivos sin cumplirlos sistemáticamente y esperar
que los países más pobres nos sigan creyendo tranquilamente”.9 En un
mundo cada vez más globalizado, las acciones dentro de los confines
nacionales no son suficientes, la cooperación internacional es necesaria
para el mutuo bien. Para los países ricos el cumplimiento de sus compro-
misos es una cuestión ética. Se trata, no de beneficencia, sino de justicia;
la justicia que es, como veremos, la virtud principal de la política en
orden al bien común. 

La justicia es la vía al bien común en un mundo global

Tengo muy presente en mente el grito de nuestro Pontífice, el primer
Papa eslavo, que viene de un País que se está reconstruyendo de las diver-
sas injusticias históricas sufridas. Juan Pablo II dice a la Academia de las
Ciencias: “La paz nace no sólo de la eliminación de los teatros de guerra.
Incluso si todos los focos de guerra fuesen eliminados aparecerán otros
indefectiblemente, si la injusticia y la opresión continúan a gobernar el
mundo. La paz nace de la justicia: Opus justitiae pax”.10 Se puede afirmar
que como la verdad es el fin de toda investigación, así el bien común es el
fin de la sociedad humana para que ésta sea realmente tal. Ahora, es la jus-
ticia la virtud que ordena a los hombres al bien común. Luego el bien social
pasa por la justicia.11 En clima de realismo, Santo Tomás de Aquino afirma

9 Le Figaro économique, 02.06.2004, p. III.
10 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 12 de noviembre 1983, en Papal

Addresses, ed. cit., p. 261.
11 Santo Tomás de Aquino muestra profundamente la importancia arquitectónica

superior de la justicia en cuanto ordena a cada hombre, en sí y en relación al otro, al bien:
«Pars autem id quod est totius est, unde et quodlibet bonum partis est ordinabile in
bonum totius. Secundum hoc igitur bonum cuiuslibet virtutis, sive ordinantis aliquem
hominem ad seipsum sive ordinantis ipsum ad aliquas alias personas singulares, est refe-
ribile ad bonum commune, ad quod ordinat iustitia. Et secundum hoc actus omnium vir-
tutum possunt ad iustitiam pertinere, secundum quod ordinat hominem ad bonum com-



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO10

que la atracción al bien y a la vida justa con el prójimo tiene prioridad res-
pecto de todas las figuras de la conciencia y es el inicio de la dimensión
ética: “El hombre tiene una inclinación natural al bien según la naturaleza
de la razón que le es propia, como tiene la inclinación para conocer la ver-
dad de Dios y para vivir en sociedad. Así pertenece a la ley natural lo que
responde a esta inclinación tal como evitar la ignorancia, vivir en justicia
con los otros hombres y cosas del tipo”.12 Luego tal inclinación constituye
un impulso natural para conocer a Dios al mismo tiempo que la instancia
primordial para realizar la vida social mediante la justicia. Así la justicia es
la vía al bien social en nuestro mundo globalizado. Por eso el título de nues-
tro texto, la globalización y la justicia social. Naturalmente justicia significa
procurar a cada uno lo suyo, como lo indica el viejo adagio latino unicui-
que suum tribuere.13 Se trata del pronombre ‘cada uno’ que es distributivo,
porque “el acto específico de la justicia no consiste en otra cosa que en dar
a cada uno lo suyo”.14

mune. Et quantum ad hoc iustitia dicitur virtus generalis», i.e. «La parte es esencialmen-
te del todo, así cualquier bien de la parte está en orden al bien del todo. Luego el bien de
cualquier virtud, sea que ordene al hombre en sí mismo, sea que lo ordene respecto de
otras personas singulares, es referible al bien común, al cual ordena la justicia. Por tal
motivo luego a la justicia pueden pertenecer los actos de todas las virtudes, en cuanto
ésta ordena al hombre al bien común. Así respecto a esto la justicia es llamada virtud
general” (S. Th., II-II, q. 58, a. 5 cor.). Es también muy significativa la comparación con
la caridad: “Sicut enim caritas potest dici virtus generalis inquantum ordinat actus
omnium virtutum ad bonum divinum, ita etiam iustitia legalis inquantum ordinat actus
omnium virtutum ad bonum commune. Sicut ergo caritas, quae respicit bonum divinum
ut proprium obiectum, est quaedam specialis virtus secundum suam essentiam; ita etiam
iustitia legalis est specialis virtus secundum suam essentiam, secundum quod respicit
commune bonum ut proprium obiectum. Et sic est in principe principaliter, et quasi
architectonice; in subditis autem secundario et quasi ministrative” (Ib., a. 6 cor.).

12 “Inest homini inclinatio ad bonum secundum naturam rationis, quae est sibi pro-
pria, sicut homo habet naturalem inclinationem ad hoc quod veritatem cognoscat de
Deo, et ad hoc quod in societate vivat. Et secundum hoc, ad legem naturalem pertinent
ea quae ad huiusmodi inclinationem spectant, utpote quod homo ignorantiam vitet,
quod alios non offendat cum quibus debet conversari, et cetera huiusmodi quae ad hoc
spectant” (S. Th., I-II, q. 94, a. 2 cor.).

13 San Ambrosio sostiene que: “iustitia est quae unicuique quod suum est tribuit,
alienum non vindicat, utilitatem propriam negligit ut communem aequitatem custo-
diat”, i.e. “la justicia es la virtud que da a cada uno lo suyo, que no exige lo ajeno y que
se olvida de la propia utilidad en pro de la equidad común” (De Off. 1, 24).

14 «Proprius actus iustitiae nihil est aliud quam reddere unicuique quod suum est»
(S. Th., II-II, q. 58, a. 11 cor.).



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 11

“La justicia – escribe John Rawls al inicio de Una teoría de la justicia –
es el primer requisito de las instituciones sociales, como la verdad lo es de
los sistemas de pensamiento”.15 Esta afirmación parece estar más de acuer-
do con la concepción de Platón de la justicia que con la de Aristóteles. La
justicia es la virtud del todo en La República,16 mientras en la Ética a
Nicómaco17 Aristóteles retiene la justicia distributiva como una justicia par-
ticular o parcial en relación a la justicia general, que es fundamentalmen-
te el respeto a las leyes de la ciudad. ¿Porqué virtud parcial? Ante todo por-
que la igualdad de la justicia distributiva no es de tipo aritmético, como en
la justicia conmutativa, sino proporcional, es decir se trata de una igualdad
de relaciones entre personas y bienes; o sea la relación de una persona a un
bien debe ser igual a la relación de otra persona a otro bien.18 Además es
parcial, porque la justicia distributiva trata de la situación específica de la
repartición o distribución de bienes, honores, ventajas. Hoy diríamos con
Rawls de bienes que van desde los bienes comerciales, tales como la ener-
gía, el agua, los alimentos, la remuneración, los patrimonios, las ventajas
sociales, pasando por los bienes no comerciales, como la ciudadanía, la
seguridad, la salud, la instrucción, los honores, hasta las posiciones de
comando, de autoridad, y de responsabilidad ejercitadas en el cuadro de
todo tipo de instituciones, privadas o públicas, nacionales o internaciona-
les. Distribución no sólo de los bienes materiales del mundo entonces, sino
también de los que son específicamente humanos, ya que como observa
Aristóteles “la especie humana vive… según el arte y el razonamiento”.19

Ahora bien, ¿por qué el Filósofo considera la distribución solamente una
parte de la justicia? Porque probablemente quiere evitar conducirnos a una
visión de la sociedad como distribuidora de partes, que es siempre un acto de
separar a fin de determinar cuál es la parte de uno y cuál la del otro, cuando

15 J. Rawls, A Theory of Justice, The Belknap of Harvard University Press,
Cambridge, MA (U.S.A), 1971.

16 Libro IV.
17 Libro V.
18 “Generalis forma iustitiae est aequalitas, in qua convenit iustitia distributiva cum

commutativa. In una tamen invenitur aequalitas secundum proportionalitatem geome-
tricam, in alia secundum arithmeticam”, i.e. “la forma general de la justicia es la igual-
dad, en lo que se acuerdan la justicia distributiva con la conmutativa. En la primera la
igualdad se da según una proporción geométrica en la otra según la aritmética” (S. Th.,
II-II, q. 62, a. 2 ad 2).

19 Metaphysica, 980 b 21.



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO12

en realidad la sociedad es principalmente un cierto todo. Se debería de tratar
de ver la sociedad como un “esquema de cooperación”, expresión que recu-
rre desde las primeras líneas en Una teoría de la justicia de Rawls, obra donde
de cualquier manera prevale el análisis de la sociedad como un sistema de
distribución. Hoy es necesario tomar en seria consideración una noción de
bien común consistente en bienes y valores participados y compartidos por
sujetos posiblemente activos en la sociedad global. Por lo demás, se podría
encontrar en la metáfora de la repartición los dos aspectos que deben ser
coordinados porque en realidad se pertenecen: la repartición es algo que nos
separa en cuanto parte (mi parte no es la tuya), pero al mismo tiempo la
repartición es lo que nos hace compartir, es decir en el sentido fuerte del tér-
mino, tomar parte de, participar a… Urgidos por la inquietud económica, por
lo demás, hoy tendemos a olvidar que a diferencia de los bienes materiales,
los bienes espirituales propiamente humanos, cuando son participados, cre-
cen y se desarrollan; o sea, que a diferencia de los bienes divisibles, los bien-
es del espíritu tales como el conocimiento, los valores y la educación, son en
cierto modo indivisibles y cuanto más se los comunica más se los posee.20

Podemos entonces afirmar que sea para los Griegos, que para los Medievales,
como también para los autores contemporaneos, la justicia distributiva es la
virtud principal de una política que tiende al bien común.

Energía bien universal para todos 

Una de las cuestiones globales más perturbadoras que la humanidad
debe enfrentar lo antes posible es el problema de la energía, un bien en
cierto sentido primordial. Pensemos que sería la vida en la tierra sin el sol,
que es la fuente de toda energía en nuestro sistema. Como todos sabemos,
nuestra civilización está basada en la energía, que en muchos casos es
extinguible. Todos los esfuerzos deben centrarse ahora en el uso de fuentes
energéticas de modo más efectivo, en forma más económica y en la medi-
da de lo posible en recurrir a fuentes renovables. En 1980 la Pontificia
Academia de las Ciencias llevó a cabo una semana de estudio sobre el tema
“La Humanidad y la Energía: Necesidades – Recursos – Esperanzas”. Juan
Pablo II, recibiendo a los participantes, estableció un primer principio fun-
damental según el cual la humanidad “debe buscar nuevos métodos para

20 “Spiritualia bona sunt specialiter non ritenenda per se, quia comunicata non
minuuntur sed crescunt” (Santo Tomás de Aquino, De Malo, q. 13, 1 pret. 8).



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 13

utilizar los recursos de energía que la Divina Providencia ha puesto a dis-
posición del hombre”. Puntualizó que la política energética debe “promo-
ver salvaguardas ecológicas” y prevenir el daño al hombre.

El Papa continuó afirmando que el problema de la energía no se limi-
taba a cuestiones de orden científico o económico; superaba estos límites
y resultaba complicado por los errores que surgen del propio contexto de
la ética y la cultura de cada país, y de la globalización. Las frustraciones a
las que se enfrenta el hombre hoy debido al excesivo consumo por un lado,
y la crisis energética por el otro, sólo pueden resolverse si se reconoce que
la energía, sea cual fuere su forma u origen, debe contribuir al bien del
hombre. La energía y los problemas que surgen de la misma no deben ser-
vir a intereses egoístas de grupos particulares que están intentando
aumentar su esfera de influencia económica y política, y mucho menos
deben servir para dividir a los pueblos, hacer que unas naciones dependan
de otras, y aumentar los riesgos de guerras u holocaustos nucleares.

A modo de conclusión, Juan Pablo II también hizo referencia a lo que
podemos llamar el principio general más importante de esta área. “La
energía es un bien universal que la Divina Providencia ha puesto al ser-
vicio del hombre, de todos los hombres, pertenecientes a cualquier parte
del mundo, y también debemos pensar en los hombres del futuro, ya que
el Creador confió la tierra y la multiplicación de sus habitantes a la res-
ponsabilidad del hombre”. “Creo - afirma el Papa - que debe considerar-
se un deber de justicia y caridad el realizar un resoluto y perseverante
esfuerzo en administrar los recursos energéticos y respetar la naturaleza,
para que no sólo sea la humanidad de hoy en su totalidad la que se bene-
ficie, sino también las generaciones venideras. Y espero que los cristia-
nos, movidos especialmente por la gratitud a Dios, por la convicción de
que la vida y el mundo tienen un significado, por la esperanza y caridad
ilimitadas, sean los primeros que aprecien este deber y saquen las con-
clusiones necesarias”.21

En 1984 la Academia llevó a cabo otra semana de estudio sobre “La
Energía para la Supervivencia y el Desarrollo”.22 Las conclusiones de este
encuentro se publicaron bajo la forma de un informe que se envió a todos

21 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 14 de noviembre de 1980, en
Papal Addresses, ed.cit., p. 247.

22 Scripta Varia, 57, XIII-615 (Ciudad del Vaticano, 1986).



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO14

los gobiernos del mundo. Para reflejar el enfoque del Papa, se hizo hin-
capié en la necesidad de suministrar energía a todos los habitantes del
globo. El encuentro finalizó con un llamado, hecho en nombre de todos
los países pobres, a todas las naciones del mundo para cooperar en la
construcción de un nuevo orden planetario de crecimiento y desarrollo,
en el que se le de el papel de primordial importancia que tiene la energía.
Probablemente en el mundo globalizado se invierte en tantas cosas no
siempre necesarias al bien común, pero poco se ha investido para cono-
cer nuevas formas de energía como pide el Papa. Esta es una grave res-
ponsabilidad que pesa sobre todos pero particularmente sobre los que
debieran ocuparse de procurar el bien común. La Academia probable-
mente volverá con este tema vital en un futuro y ha encargado al Prof.
Rubia de organizar un encuentro sobre energía y pobreza.

Agua potable como capital social

Para los presocráticos, el agua era el principio de todas las cosas, y
curiosamente hoy debemos una vez más ser conscientes de que la super-
vivencia de la humanidad y de todas las demás especies de la tierra
depende del destino del agua. Donde no hay agua, no hay vida. Por lo
tanto, el símbolo en común de la vida de toda la humanidad, valorada y
respetada en todas las religiones y culturas, también se ha convertido en
un símbolo de capital social. La crisis del agua es fundamentalmente un
tema de distribución, conocimiento y recursos, y no de su escasez bási-
ca. Un tema de interés teórico, con notables posibilidades de aplicaciones
prácticas, es el estudio de las membranas biológicas que pueden servir
como modelo para la preparación de membranas artificiales para usar en
particular para la desalación del agua. La importancia de este problema
hizo que la Academia organizara una semana de estudio sobre “Las
Membranas Biológicas y Artificiales y la desalación del Agua”.23 En este
encuentro, que se llevó a cabo en abril de 1975, participaron estudiosos
de todo el mundo especializados en los campos de membranas biológi-
cas y artificiales. El propósito de esta reunión fue establecer un modelo
para membranas artificiales basándose en el conocimiento de los meca-
nismos del transporte de agua a través de membranas biológicas. Las
membranas artificiales podrían resultar adecuadas para la producción de

23 Scripta Varia, 40, XXXVII-901 (Ciudad del Vaticano, 1976).



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 15

grandes cantidades de agua desalizada, y en especial podría cubrir las
necesidades de las zonas áridas del Tercer Mundo. En dicha ocasión, al
dirigirse a los Académicos, Pablo VI, reconociendo la nueva importancia
del tema, sugirió una serie de recomendaciones que se centraron alrede-
dor de los siguientes principios claves: el principio de la prudencia (o pre-
caución) y el principio de la participación (todos los individuos deben
estar incluidos en la planificación y administración del agua); el princi-
pio de solidaridad, ya que el agua se enfrenta constantemente con los
seres humanos (dicha actividad constituye, con relación a las presentes y
futuras generaciones, una “forma de caridad” que debería darse dentro
del marco de la “ecología”); y el principio de la confianza en el hecho de
que la naturaleza tiene secretas posibilidades con las cuales se puede
lograr el desarrollo que está en la mente del Creador.24

Esperemos, por ejemplo, que el nuevo proyecto del Banco Mundial y
otros actores25 de Protección Ambiental y Desarrollo Sustentable del
Sistema Acuífero Guaraní, que es uno de los reservorios de agua subte-
rránea más grandes del mundo con alrededor de 1.190.000 km2 (superfi-
cie mayor que las de España, Francia y Portugal juntas),26 siga estas lúci-

24 Pablo VI en esta ocasión afirma: “Como pueden imaginar, no abundaremos en el
tema técnico, ni en las posibilidades de su aplicación, lo que probablemente sería prema-
turo. Pero sabemos que se trata de una especie de importante metabolismo, que a la
humanidad le interesa discernir a fondo, ya que la escasez de las reservas de agua dulce
amenaza con obstaculizar su desarrollo. Resaltemos entonces, en el plano más general
de la investigación científica, dos actitudes que, según nuestra opinión, debería caracte-
rizar al científico, y especialmente a aquellos científicos que son cristianos. Por un lado,
debe considerar honestamente la cuestión del futuro terrenal de la humanidad y, en su
calidad de persona responsable, debe ayudar a prepararla, preservarla y eliminar los ries-
gos; creemos que esta solidaridad con las futuras generaciones constituye una forma de
caridad a la que muchos hombres se muestran hoy sensibles, en el marco de la ecología.
Pero al mismo tiempo, el científico debe estar animado por la confianza de que la natu-
raleza guarda secretas posibilidades que la inteligencia debe descubrir y utilizar, para
poder alcanzar el desarrollo que está en los planes del Creador. Esta esperanza en el
Autor de la naturaleza y del espíritu humano, correctamente entendido, es capaz de brin-
dar una nueva y serena energía al investigador que es creyente” (Discurso a la Pontificia
Academia de las Ciencias, 19 de abril de 1975, en Papal Addresses, ed. cit., p. 209).

25 Cfr. Document of the W.B. (Rep. No: 23490-LAC), en www.ana.gov.br/guarani/docs-
basicos/pad.pdf.

26 En Brasil abarca una superficie de aproximadamente 850 mil km2 (9.9% del terri-
torio), en Argentina 225 mil km2 (7.8%), en Paraguay 70 mil km2 (17.2%), y en Uruguay
45 mil km2 (25.5%).



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO16

das recomendaciones de Pablo VI. No está demás decir que ante el cre-
ciente panorama de escasez hídrica ya presente en algunas regiones del
hemisferio (sobre todo en las principales ciudades de EUA), la participa-
ción social que indicaba el Papa ha y seguirá siendo nodal. Los esfuerzos
en torno al Foro Social del las Aguas del Acuífero Guaraní (Noviembre,
2003, Sao Pablo, Brasil), son de relevancia mayor sobre todo si se consi-
dera que en la discusión se entremezclan otros proyectos importantes
como los vinculados a la Cuenca del Amazona y del Plata que solamente
esta última drena un cuarto del continente Sudamericano y cubre una
superficie de 3.100.000 km2.

Así, la virtud de la justicia y de la solidaridad, practicadas a niveles pro-
fundos y auténticos, demandará de todos el deseo de involucrarnos con pro-
fundo respeto por los demás. Sólo de este modo podrán los secretos recur-
sos de la naturaleza, de grandes potencialidades de energía y de agua de los
países en vías de desarrollo, transformarse en una realidad concreta con
mucho para ofrecer al mundo entero y naturalmente para ellos mismos.

Acabar con el hambre en el mundo

La lista de emergencia para promover una “sociedad participativa”
(como se expresaba nuestro difunto Académico P.L. Zampetti),27 debe
seguir con el gravísimo “drama del hambre en el mundo”, como lo deno-
mina denunciándolo ya Pablo VI.28 Es nota la afirmación de Tomás de
Aquino que recoge la tradición cristiana y la orienta: “En la necesidad
todas las cosas son comunes”.29 Los bienes de la tierra como hemos visto
en la doctrina de los Papas a propósito de la energía y del agua, incluso los
que se encuentran en manos privadas, tienen un destino originario y uni-
versal, que es el de servir a todos los hombres. Por ello “a causa de tal nece-
sidad lo que uno sustrae para el sustento de la propia vida pasa a ser
suyo”.30 No se puede tolerar ni soportar que 815 millones de personas

27 Pier Luigi Zampetti, La società partecipativa, Roma 1994.
28 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 15 de abril de 1972, en Papal

Addresses, ed. cit., p. 205.
29 “In necessitate sunt omnia communia” (S. Th., II-II, q. 66, a. 7 sed contra).
30 “Uti re aliena occulte accepta in casu necessitatis extremae non habet rationem

furti, proprie loquendo. Quia per talem necessitatem efficitur suum illud quod quis acci-
pit ad sustentandam propriam vitam” (S. Th., II-II, q. 66, a. 7 ad 2).



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 17

mueran de hambre, vivan en condiciones de desesperada necesidad.
Sabemos hoy que la respuesta duradera y definitiva no es enviar solamen-
te alimentos; ¡que ya sería tanto! Es necesario descubrir el modo para que
los países pobres desarrollen su economía, transformen su recursos
potenciales, muchas veces enormes. Tampoco simplemente ofreciendo
asistencia tecnológica, que es obviamente importante. Una de las medidas
que más se requiere hoy por hoy es abolir en los países desarrollados las
disposiciones proteccionistas y los subsidios que ayudan a los agricultores
de los países ricos en detrimento de aquellos del sur del mundo. “Los
recursos estarían pero falta la voluntad política”.31 ¿A qué sirve ofrecer
asistencia tecnológica y dinero para desarrollar las potencialidades de
estos países pobres y medios, si luego no pueden vender lo que producen
por los proteccionismos varios de los países ricos? Así se condena a los
pobres como con una tenaza a dos puntas, deudas con intereses altísimos,
por un lado y por otro, no se les permite entrar en los mercados con sus
propios productos. ¿Cómo hacen para pagar sus deudas? No podemos
ignorar que esta política tiene una evidente relación con el indigno y puni-
ble tráfico de drogas. Como dice el refrán español la necesidad tiene cara
de hereje. Cuando los campesinos de los países pobres ven que sus pro-
ductos legales no pueden llegar al mercado, algunos se corrompen y usan
sus tierras para cultivar las plantas de las que se extrae la droga.

Si no se cambian las medidas proteccionistas y los subsidios millones
de campesinos y productores de alimentos en los países en vías de des-
arrollo no tienen ni tendrán acceso a los mercados de los países desarro-
llados. Mientras el proteccionismo y los subsidios a la agricultura crecie-
ron constantemente hasta llegar al 1,3% del PBI de los países de la OECD
(Organización para la cooperación económica y el desarrollo), la partici-
pación de la AOD en cambio ha disminuido constantemente hasta llegar
a sólo el 0,2% del PBI de los países pobres. A un gran número de países
en vías de desarrollo no le está permitido participar en juegos donde
podrían resultar vencedores. Aún cuando no podemos decir que se trata
de un ejemplo de corrupción, los proteccionismos y subsidios son clara-
mente injusto en el ámbito internacional y se hace evidente que fue posi-
ble mantener tales medidas, a partir de la posguerra, a causa de intensas,

31 Kofi Annan, L’Occidente deve imparare a convivere con i più poveri, in La
Repubblica 10.06.2002.



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO18

a veces ocultas, pero siempre duraderas presiones ejercidas por los
lobbys. De esta manera, el proteccionismo y los subsidios a la agricultu-
ra de las Naciones desarrolladas resultan particularmente nocivos para
los pobres pero también para la economía mundial. La aparición de la
enfermedad de la ‘vaca loca’ y la creciente toma de conciencia de proble-
mas referidos al medio ambiente y a la salud, provocados por una agri-
cultura manipulada, son los síntomas de que esta política ha comenzado
a evidenciar sus límites. Con todo no hay signos evidentes de que las
cosas se quieran cambiar seriamente en un futuro previsible. Una libera-
lización del comercio implicaría un aumento en los ingresos mundiales
de 1,5 trillones de dólares (1.500.000 millones) en el transcurso de los
próximos diez años, y la mayor parte de tales réditos sería en beneficio
de los países menos ricos. 

Las naciones en desarrollo siguen necesitando más ayuda, acuerdos
de comercio más justos y un alivio significativo de la deuda, según se
afirma en el Informe sobre el Desarrollo Humano 2003 del Programa de
las Naciones Unidas para el Desarrollo. Es necesario, como dijimos,
desmantelar las subvenciones y los aranceles comerciales injustos para
crear un terreno de juego más imparcial. Pero ni siquiera esto es suficien-
te. La comunidad internacional y sus más altos representantes debería
hacerse seriamente cargo del llamado hecho por Pablo VI a las
Naciones Unidas en su mensaje del 4 de Octubre de 1965: “Nosotros
sabemos y nos alegramos que muchos de Uds. miran con entusiasmo la
invitación de dar para los países en vías de desarrollo al menos una
parte del beneficio que se puede obtener con la reducción de los arma-
mentos”. Desgraciadamente veinte años más tarde Juan Pablo II, mien-
tras renueva el llamado de ayuda, debe constatar a la Pontificia
Academia de las Ciencias que “la guerra contra el hambre, la enferme-
dad y la muerte de millones de seres humanos cuya calidad y dignidad
de vida podría ser asistida y promovida con el 7 por ciento de la cifra
que se gasta cada año para el incesante y amenazador re-armamento de
las naciones más ricas, aún no ha sido librada”.32 Dado que el tema del
desarme parece haber entrado en una fase errática, se trata al menos de
aumentar de alguna forma las corrientes de ayuda. 

32 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 12 de noviembre de 1983, en
Papal Addresses, ed. cit., p. 263.



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 19

Deudas insostenibles, flujos de capitales golondrinas e intereses altos

Naturalmente no es suficiente dar de comer al hambriento. Es tam-
bién necesario que cada hombre pueda vivir con dignidad. Para ello es
necesaria la cancelación de las deudas insostenibles. El Informe sobre el
Desarrollo Humano 2003 aboga, siguiendo el noto apelo de Juan Pablo II
para el año Jubilar del 2000, por que los países ricos apliquen una reduc-
ción significativa de la deuda y hace un llamamiento a los países donan-
tes para que tengan un mayor conocimiento del peso específico de la
deuda en los países pobres muy endeudados. En todos y cada uno de los
42 Países Pobres Muy Endeudados, el ingreso per cápita es inferior a
1.500 dólares y, entre 1990 y 2001, sus economías crecieron en promedio
sólo 0,5 por ciento al año.

Además, la lista de reformas para promover una globalización solida-
ria y justa debe también incluir el aumento de los beneficios provenien-
tes de los flujos comerciales y de capital. En particular, el flujo de capita-
les debe ser atentamente supervisado. Ante todo, las naciones deberían
poner a punto planes generales para atraer inversiones a largo plazo.
Tales planes deberían incluir un clima político estable, una educación
segura, una mano de obra calificada, una política de desarrollo tecnoló-
gico activa, y claras prioridades para determinar hacia cuales sectores
deberían dirigirse las Inversiones Extrajeras Directas (FDI), y los incenti-
vos a las empresas nacionales. Segundo, los países en vías de desarrollo
deberán ejercer un estricto control sobre los movimientos especulativos
de capitales a corto plazo de manera de condicionar tanto el volumen
como la composición.

Hay otro punto fundamental a considerar que generalmente es igno-
rado y nunca enfatizado con la debida fuerza. Una nación no debería ser
obligada a pagar tasas de interés altas sobre su propia deuda nacional. Así
como existe un ‘justo salario’ y un ‘justo precio’ debe también existir una
‘justa tasa de interés’.33 Quisiera observar sobre este punto que en Italia,

33 Un primer enfoque pertinente, audaz y penetrante sobre el tema, que viene a lle-
nar una laguna de la reflexión actual y quizá también de la propia doctrina social, puede
verse en E. Malinvaud, Que doit-on entendre par de justes finances? Clarifications préli-
minaires à un consensus sur l’éthique financière, Banca d’Italia, 22.03.2002. Me parece
particularmente importante la conclusión: «De même qu’il s’imposait à la fin du
XIXème siècle et au XXème d’établir et d’implanter une éthique du travail et de l’emploi



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO20

como también en otras Naciones organizadas, existen leyes estatales anti-
usura que son aplicadas a las tasas de interés bancarias y a los préstamos
privados. ¿No se podría extender este principio al contexto internacional?

La generación de la deuda externa en los setentas, las posteriores cri-
sis durante los ochentas, la masiva entrada de capitales, las crisis de Asia,
Rusia, México y Brasil durante los noventas, las salidas de capitales de
América Latina, y la reciente crisis en Argentina, son presentadas como
accidentes de camino, tan imprevistas como los continuos desastres natu-
rales; o como una exclusiva responsabilidad de los gobernantes de los paí-
ses pobres, fácilmente pasibles de corrupción. En ambos casos, en gene-
ral el funcionamiento de los diversos mercados no es cuestionado y se
excluye de toda responsabilidad los bancos internacionales, las grandes
empresas y potencias económicas, así como las reglas de juego que ope-
ran en el mercado.34 No es casual, entonces, que las economías de países
como México, Argentina, Uruguay y Brasil, fuertes y eficientes producto-
res agro-alimenticios de la zona templada con productos entre los más
atractivos del globo, estén hoy entre aquellos que deben afrontar las mayo-
res dificultades en el seno del grupo de los países en vías de desarrollo.

Recomenzar por la educación como primera tarea de un mundo global

No menos importante, el punto fundamental sobre el que hoy más
que nunca debemos poner el acento es la ciencia y la educación. La cien-
cia, o sea la producción, la adquisición y la transmisión de conocimien-
tos, en fin la educación propiamente dicha, forman cada vez más un con-
junto interdependiente que orienta la vida del planeta. Sin embargo, la
organización del progreso científico se ha convertido hoy en una tarea
mucho más difícil aún que la de la gestión de las riquezas mundiales.

En el dominio de las ciencias exactas, por ejemplo, la emergente
potencia de la biología ha abierto horizontes donde las normas y los meca-

adaptée à la société moderne, de même il s’impose au début du XXIème siècle de revi-
vifier l’éthique financière. Tant a changé dans le monde de la finance qu’il convient sans
doute de tout repenser ab initio» (Ib., in fine). Igualmente iluminante es la propuesta
analítica de una noción análoga de lo justo y equitativo para las finanzas que tiene como
modelo de referencia la doctrina católica sobre el salario justo, expuesta en 1891 por
León XIII en la Rerum Novarum, § 34.

34 Cfr. Celam, Globalización y Nueva Evangelización en América Latina y el Caribe,
Bogotá 2003, § 132.



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 21

nismos de supervisión y control son muy insuficientes, por no decir errá-
ticos, de suerte que las reglas jurídicas, morales y afectivas que han orde-
nado la vida humana desde los orígenes de la humanidad son puestas en
tela de juicio. Si se puede hacer es ético. Lo que se puede hacer técnica-
mente es ético. La ética coincide con el poder hacer. Hasta los filósofos
agnósticos (Habermas), los más atados a un sistema llamémosle abierto,
no normativo del desarrollo humano, reconocen hoy que las grandes reli-
giones deben ser solicitadas para establecer reglas reconocidas por todos,
con el fin de salvaguardar la integridad de la especie humana.

La educación, derecho específico del ser humano en cuanto ser
racional,35 que debería ser la vía más humana y eficaz para la promo-
ción de la libertad, fraternidad e igualdad sociales, sigue siendo uno de
los factores de discriminación y exclusión. La falta de educación en
calidad (valores y tecnología actual) y en cantidad (escolaridad y efica-
cia terminal) es una de las causas de la pobreza extrema. La realidad
de América latina es que todavía padece de un 45 por ciento de anal-
fabetismo; al par que la sociedad del conocimiento suele menospreciar
la cultura ancestral popular, rica en América latina y el Caribe.36 No es
posible permanecer indiferentes ante el grave problema del analfabe-
tismo o semianalfabetismo. No olvidemos que “un analfabeto es un
espíritu subalimentado”.37 Vivimos hoy en “una sociedad del conoci-
miento”, de ahí la necesidad de cualificar y extender a todos los servi-
cios educativos para participar en ella. Una sociedad justa y equitativa
se ve por el nivel y la difusión de su educación: en la comunicación de
significados, principios y valores universales; en la transmisión de la
memoria histórica de cada pueblo y del sufrido camino histórico de la
humanidad; en el uso de criterios y métodos pedagógicos eficaces y de
punta; en el acceso para todos a dichas ciencias cognitivas; en la par-
ticipación de la comunidad en tal tarea; en la libre gestión de los pro-
yectos educativos; en la libertad de las familias para elegir la educa-
ción de sus hijos; en la importancia de la participación de la mujer en
los programas y en la realización de los mismos; en la concepción de

35 Ya lo recuerda el Concilio Vaticano II en su Documento sobre la educación:
“Todos los hombres de cualquier raza, condición y edad, por poseer la dignidad de per-
sona, tienen derecho inalienable a una educación” (Gravissimum Educationis, § 1). 

36 Ib. § 93.
37 Pablo VI, Populorum Progressio, § 35.



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO22

la educación como una tarea permanente, no vinculada exclusivamen-
te a una etapa de la vida.38

Juan Pablo II observa a la Pontificia Academia de las Ciencias, a pro-
pósito de la presencia del hombre en el espacio, con robots cada vez más
perfectos y otros instrumentos, que “Una de las más grandes tareas que
debe llevarse a cabo mediante el uso de satélites es la eliminación del
analfabetismo que está llegando al billón de personas. Los satélites, ade-
más de cooperar a la total alfabetización de la humanidad, pueden ser
instrumento de una diseminación más extendida de la cultura en todos
los países del mundo, no sólo en aquellos donde el analfabetismo ya está
siendo superado sino también en los que aún no leen ni escriben, ya que
la cultura se puede empezar a difundir con el uso de imágenes. Espero
que el avance científico y tecnológico que hoy están estudiando coopere
a la difusión de una cultura que verdaderamente promueva el desarrollo
integral del hombre.”39

En su primer viaje a México, durante la visita del 30 de enero de 1979
al Instituto Miguel Ángel de la Ciudad de México, Juan Pablo II dice a un
numeroso grupo de jóvenes: “En uno de los momentos decisivos para el
futuro de América Latina, hago un fuerte llamado en nombre de Cristo a
todos los hombres y, de modo particular, a vosotros los jóvenes, para que
prestéis hoy y mañana vuestra ayuda, servicio y colaboración en esta tarea
de escolarización. Mi voz, mi suplica de Padre se dirige también a los edu-
cadores cristianos para que, con su aportación favorezcan la alfabetización
y ‘culturización’, con una visión integral del hombre abierto al absoluto”.40

El cristiano, debe ser consciente que quizá el título de Maestro es el
que el Señor aprueba con mayor aceptación: Vocatis me magister et bene
dicitis; sum etenim, i.e. “Ustedes me llaman Maestro y dicen bien, porque
lo soy”.41 Y cuando envía a los Apóstoles a anunciar al mundo la
Redención, les confiere, antes que cualquier otro mandato, el de enseñar:

38 Cfr. el importante estudio realizado por la Pontificia Academia de las Ciencias,
AA.VV., The Challenges for Science. Education for the Twenty-First Century, Città del
Vaticano 2002, pp. VII-292. También, Marcelo Suárez-Orozco ed et al., Globalization,
Culture and Education in the New Millennium, Univ. of California, Berkeley-Los Angeles-
London 2004, pp. 275.

39 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 2 de octubre de 1984, en Papal
Addresses, ed. cit., p. 269.

40 Insegnamenti di Giovanni Paolo II, vol. II (gennaio-giugno 1979), Vaticano 1979, p. 265.
41 Joan. 13, 13.



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 23

Euntes docete, “Vayan y enseñen”.42 Es el grito consecuente de Quien ha
dicho: Veritas liberabit vos, “la verdad os hará libres”.43 Sólo nos queda
augurarnos que los cristianos sean cada vez más activos en su originaria
misión de enseñar; misión altísima, que es, al decir de Pío XI, “fuente de
esa benéfica caridad que es la Verdad”.44 El cristiano así debe ser concien-
te al enseñar que el trasmitir la verdad es una de las formas más altas de
realizar la caridad. 

La familia es la primera institución social que debe ser fortificada

La globalización y el desarrollo justos deben ser acompañadas por
cambios también institucionales. La primera institución social que mere-
ce justicia es la familia. En general el proceso de globalización basado
sobre el mercado relega la familia en cuanto trata la sociedad como un
conjunto de individuos en competición entre ellos para acapararse los
principales recursos o porque considera la familia un instrumento públi-
co para resolver las frustraciones del mercado. Con este modo de hacer
se debilita la fuente misma de la sociedad necesaria para poner remedio
a tales frustraciones.45 Se debe restablecer el rol clave de la familia como
célula de la sociedad, escuela de comunión y participación, que posee
vínculos vitales y orgánicos con la sociedad toda.46

La familia debe recobrar su vocación como servidora de la vida, for-
madora de personas, educadora en la fe y promotora del desarrollo soli-
dario integral. Asimismo se debe promover una cultura matrimonial de
fidelidad y compromiso. Sin la estabilidad de la alianza conyugal, no hay
familias estables. Los hombres y las mujeres que crían sus hijos en fami-
lias fundadas en matrimonios estables no hacen sólo algo para sí mismos
y para sus hijos, sino para la sociedad en su complejo y para el futuro de
todos. Su contribución a la formación del capital humano es así insusti-
tuible. Luego el tenor de vida de las parejas esposadas con hijos no debe-

42 Math. 28, 19. Cfr. Mc. 16, 15 s.
43 Joan. 8, 32.
44 Pio XI, Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 27 de diciembre 1925,

en Papal Addresses, ed. cit., p. 25 s. 
45 Cfr. Mary Ann Glendon et al., Conclusions on ‘Intergenerational Solidarity, Welfare and

Human Ecology’, The Pontifical Academy of Social Sciences, Vatican City 2004, p. 18 s.
46 Juan Pablo II, Familiaris Consortio, § 42.



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO24

ría ser inferior al de las parejas sin hijos. Se deberían encontrar los medios
para restablecer un sentido de escándalo social ante los que descuidan las
responsabilidades familiares y para contrastar la cultura de la gratifica-
ción inmediata que viene promovida de la industria de la diversión.47

Valores éticos, opciones religiosas, ecumenismo, consenso por sobreposición

La Doctrina Social Católica está convencida que la globalización requie-
re estas medidas económicas, culturales, políticas e institucionales, pero al
mismo tiempo considera que tales medidas deben fundarse sobre principios
y motivaciones éticas. El problema principal son las fuentes últimas de estos
valores éticos, y quién ha contribuido a instaurarlos, sostenerlos, consolidar-
los y desarrollarlos. Por ello, el Santo Padre ha insistido una y otra véz sobre
la importancia de indicar la religión cristiana en la nueva constitución euro-
pea. Es significativo también que en este contexto la Doctrina Social de la
Iglesia haga referencia a un nuevo espíritu ecuménico. Esto quiere decir que
la Iglesia está convencida que los desafíos planteados por la nueva globaliza-
ción pueden también ser afrontados con un renovado compromiso ecumé-
nico por parte de las Iglesias Cristianas, de las grandes religiones del mundo,
y de todos los hombres y mujeres de buena voluntad.

La globalización ha incrementado la relación entre las grandes tradi-
ciones religiosas que se conocen y reconocen más. El diálogo entre tales
religiones y culturas, llevado adelante con tanta sabiduría por Juan Pablo
II, se está volviendo cada vez más imprescindible. Esto debido sobre todo
a la aparición de nuevas formas de fundamentalismo y de sistemas que
no son controlados por los gobiernos y que pretenden utilizar el funda-
mentalismo en su escalada al poder, a favor de intereses egoístas y secto-
riales, movidos las más veces por el odio.48 Este diálogo podría también

47 Cfr. Mary Ann Glendon et al., Conclusions on ‘Intergenerational Solidarity, Welfare
and Human Ecology’, ed. cit., p. 18 s.

48 La condena de Juan Pablo II a los actos terroristas no puede ser más perentoria:
“Aquel que mata en actos terroristas, alimenta en su interior el desprecio por la huma-
nidad, dando pruebas de la desesperanza de cara a la vida y al futuro. Ante esta pers-
pectiva, todo puede ser odiado y destruido. El terrorista cree que la verdad que sostie-
ne o el sufrimiento padecido son tan absolutos que le es legítimo reaccionar destruyen-
do incluso vidas humanas inocentes... La violencia terrorista...es totalmente contraria a
la fe en Cristo Jesús que enseñó a sus discípulos esta oración: ‘Perdónanos nuestras
ofensas, como nosotros perdonamos a los que nos ofenden.’ (Mt 6,12). En realidad, el



GLOBALIZACIÓN Y JUSTICIA SOCIAL 25

proporcionar las bases para el establecimiento de un cuadro de valores
éticos de amplio respiro universal, basados en la justicia y el amor, y para
encontrar progresivamente una dimensión ética institucional de los mis-
mos, es decir basada en el consenso. Mejor que ignorar o evitar diferen-
cias entre tradiciones religiosas y culturas en la línea de la tolerancia que
concluye las guerras de religión en el cristianismo occidental (en el sen-
tido de un modus vivendi en la línea de Hobbes “si no nos queremos
matar unos a otros, nos debemos tolerar unos a otros”), podemos estar
de acuerdo con la propuesta de John Rawls en su última obra importan-
te antes de morir, The Idea of an Overlapping Consensus,49 i.e. La idea de
un consenso por sobre posición, convergente desde la política con el ecu-
menismo de la religión. Rawls sostiene que hoy es necesario dar un paso
más respecto de la tolerancia, es decir, hay que reconocer que las ideas
rivales ‘metafisicas’ que son presentes en tantos ciudadanos occidentales
pueden ser reducidas a un cuerpo mínimo de creencias que puede coo-
perar en sentido positivo a crear un “equilibrio reflexivo”. Él se refiere
aquí a ciertas ‘teorías comprensivas’, de tipo moral, filosófico, o religio-
so, que pueden, a pesar de su mutua oposición, obrar sinergéticamente
por sobreposición para realizar juntas un conjunto de específicos valores
de modo que la democracia pueda sobrevivir en un contexto histórico y
sociológico caracterizado por “el hecho de pluralismo”.

La edificación social del perdón

Hay además una gran necesidad de que los pueblos de las naciones
del globo sean compasivos los unos hacia los otros, y tengan en cuenta el
sufrimiento de los otros en el momento de clamar venganza por las heri-
das que ellos recibieron en el pasado. Como Juan Paul II ha observado,
hay una necesidad de purificar la memoria colectiva, es decir de recordar
las acciones positivas y de olvidarse de las negativas que han ocurrido en
la historia de la familia humana. En el fondo es dar al otro una nueva

perdón es ante todo una decisión personal, una opción del corazón en contra del instin-
to espontáneo de pagar mal por mal. Esta opción encuentra su elemento de compara-
ción en el amor de Dios que nos acoge a pesar de nuestros pecados, y su modelo supre-
mo es el perdón de Cristo que oró así en la cruz: ‘Padre, perdónales, porque no saben lo
que hacen’” (Mensaje para la Jornada mundial de la Paz, 2002, §§ 6-8).

49 The Idea of an Overlapping Consensus, Spring 1987, 7 (1), pp. 1-25.



S. EXC. MARCELO SÁNCHEZ SORONDO26

posibilidad porque se cree que es mejor de lo que hizo cuando hizo el
mal, o que lo que no hizo bien no está a la altura de su ser. Lo que aquí
se pide es algo que formalmente se parece al perdón y que está fundado
en el amor. Naturalmente hace falta gran prudencia y sobria perspicacia
para avanzar por este camino. La idea del perdón no nos aleja de la esfe-
ra política y social como se podría pensar. La historia de estos últimos
años nos ofrece algunos ejemplos admirables de una suerte de fusión
entre compasión y política. Piénsese al viaje relámpago de Sadat a
Jerusalén y de tantos otros signos dados por algunos líderes de la que
podríamos definir ‘caridad política’. Naturalmente, si por una parte la
caridad va más allá de la justicia, por otra, hay que evitar que ésta reem-
place a la justicia. La caridad sigue siendo un surplus, un recurso agrega-
do, y este surplus de caridad, de compasión y de afecto respetuoso, puede
darle a la globalización un alma más profundamente solidaria, colmada
de profundas motivaciones, de audacia y de nuevo empuje. En este sen-
tido, las Iglesias cristianas tienen un importante rol a jugar, en la medida
en que estas han recibido directamente la comprometedora herencia del
Evangelio que apela al amor y al perdón de los propios enemigos. El
esfuerzo de Juan Pablo II por ejercer el perdón a fin de reencontrar la
plena unidad de las Iglesias cristianas y de caminar junto a los no cristia-
nos y a los no creyentes, parece más necesario y ejemplar que nunca para
dar un denso contenido de caridad al proyecto de una nueva evangeliza-
ción de la Iglesia Católica después del Concilio Vaticano II. Así al desafío
de la globalización, la Iglesia responde con la nueva evangelización cen-
trada en la doctrina y en la praxis de Cristo que revela al ser humano las
profundidades de su humanidad, de su ser y obrar.



Imprimido por la
Pontificia Academia de las Ciencias

en junio 2004



“La paz nace no sólo de la eliminación de los
teatros de guerra. Incluso si todos los focos de
guerra fuesen eliminados aparecerán otros
indefectiblemente, si la injusticia y la opresión
continúan a gobernar el mundo. La paz nace de
la justicia: Opus justitiae pax” (Juan Pablo II)


