PONTIFICIA
ACADEMIA
DE LAS CIENCIAS

EXTRA SERIES

21
GLOBALIZACION
Y JUSTICIA SOCIAL

Presentacion al grupo de Embajadores
de Latinoamérica, Esparia, Portugal y Filipinas
acreditados ante la Santa Sede (GRULA)

S. Exc. Marcelo Sanchez Sorondo
Obispo canciller de la Pontificia Academia de las Ciencias

DEL VATICANO
2004







PONTIFICIA ACADEMIA SCIENTIARVM

EXTRA SERIES 21

GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL

Presentacion al grupo de Embajadores
de Latinoameérica, Espavia, Portugal y Filipinas
acreditados ante la Santa Sede (GRULA)

S. Exc. Marcelo Sanchez Sorondo

Obispo canciller de la Pontificia Academia de las Ciencias

CIUDAD DEL VATICANO
2004






GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL

S. Exc. Marcelo Sanchez Sorondo
Obispo canciller de la Pontificia Academia de las Ciencias

“La paz nace no solo de la eliminacion de los teatros
de guerra. Incluso si todos los focos de guerra fuesen
eliminados aparecerdn otros indefectiblemente, si la
injusticia y la opresion contintian a gobernar el
mundo. La paz nace de la justicia: Opus justitiae pax”
(Juan Pablo II)

Observaciones preliminares: el fenémeno de la globalizacion

La familia humana ha adquirido una nueva conciencia de su unidad,
su integracion y de su interdependencia. La globalizacién es la caracte-
ristica que identifica nuestra hora.! El tiempo y el espacio se estan redu-
ciendo y muchas fronteras estan desapareciendo, dando origen a una
interdependencia creciente entre culturas, religiones, poblaciones y eco-
nomias. El asi llamado ‘Nuevo Orden Mundial’, que se ha impuesto ple-
namente desde 1989 con el colapso del comunismo europeo, es un pro-
ceso en curso, dindmico y dialéctico, cuyas caracteristicas no han sido
completamente identificadas, pero que lleva consigo un credo claro:
barreras comerciales mas bajas, el fin del control de divisas, una mayor
libertad de movimiento del capital de riesgo, de las mercaderias y de las
personas, nuevas formas de trabajo y la sustitucién parcial del capital
del sector puiblico con el capital del sector privado. Esta tiltima fase his-
térica ha ido creando nuevas potencialidades y oportunidades, suscitan-
do nuevas esperanzas para el mundo, especialmente para los paises en
vias de desarrollo. De hecho, las innovaciones tecnolégicas (en especial,
la informatica, la telemaética, la red de enlaces mundiales de satélites y

1 Cfr. M. Khor, Globalisation and the South: Some Critical Issues, in UNCTAD
Discussion Papers, n° 147, Aprile 2000.



6 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

de Internet), las nuevas formas de trabajo, el comercio en expansion y
las crecientes inversiones extranjeras directas, ofrecen enormes posibili-
dades para la eliminacién del hambre, de la pobreza, de las enfermeda-
des y del analfabetismo en el transcurso del milenio que recién comien-
za.2 Sin embargo, muchas de estas potencialidades no han sido actuadas
hasta hoy en orden al bien comun. La globalizacién ha sido impulsada
por la expansion ‘salvaje’ de los mercados y de las finanzas sin una orien-
tacion directa a la produccién, que han llevado a niveles crecientes de
desigualdades en el trabajo, las rentas, los recursos, las oportunidades y
la educacion. Segun el ultimo Informe sobre el desarrollo humanos la glo-
balizacién ha beneficiado sélo a un quinto de la poblacién mundial,
marginando la parte restante. Asi no se puede sino que estar de acuerdo
con cuanto dice la Declaracion del Milenio: “Nosotros creemos que el
desafio central de hoy es asegurar que la globalizacién se convierta en
una fuerza positiva para todos los habitantes del mundo”.+ Esto es mas
evidente después del deleznable acto terrorista del 11 de Septiembre
2001 y sus directas consecuencias. Podemos decir con Juan Pablo II:
“La globalizacién, a priori, no es ni buena, ni mala. Sera lo que las per-
sonas hagan con ella. Ningtn sistema es un fin en si mismo, y es nece-
sario insistir en el hecho de que la globalizacién, como cualquier otro
sistema, debe estar al servicio de la persona humana; debe servir a la
solidaridad y al bien comun”.s

Por una globalizacién que incluya la redistribucion

En cierto sentido, por ello, pareciera que el mundo ha entrando en
una fase experimental y cadtica.s El colapso del comunismo del Este

2 Cfr. UNDP, Human Development Report, 1999, New York, NY, Oxford University
Press, 1999.

3 UNDP, Human Development Report, 2003 (United Nations Development Program
Edition, New York, 2003).

4 The United Nations Millennium Declaration, 5.

5 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias Sociales, 27 de abril de 2001, The
Pontifical Academy of Sciences, en Papal Addresses, Vatican City 2003, p. 432.

6 La expresion es del Santo Padre celebrando el cuarto centenario del descubri-
miento de América: “El mundo no puede sentirse tranquilo y satisfecho ante la situa-
cion cadtica y desconcertante que se presenta ante nuestros ojos: naciones, sectores de
poblacién, familias e individuos cada vez mas ricos y privilegiados frente a pueblos,



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 7

europeo aseguro el triunfo del capitalismo, pero este tltimo es también
un sistema enfermo. Ahora podemos criticar el capitalismo sin ser acu-
sados de filo-comunistas. Hoy somos mas libres para tener un juicio
equilibrado sobre la economia de mercado. Tal economia es el tinico sis-
tema capaz de producir enorme riqueza, sin duda como nunca el mundo
ha visto. Pero al mismo tiempo es la misma economia de mercado que
causa los masivos niveles de inigualdad e injusticia, también a nivel glo-
bal. Luego un sistema que pueda combinar las leyes del mercado con la
intervencién de los Estados es necesario. Pero el libre mercado presupo-
ne la no intervencién; la justicia por otra parte requiere la intervencion.
A nivel internacional la cuestién que se pone es cémo se puede gobernar
la globalizacién. O bien, formulada de otro modo segtin la citada
Declaracion del Milenio, cémo se puede hacer para que los beneficios de
la globalizacién sean para todos o por lo menos para la mayoria: globali-
zar para todos, el modelo para todos. Somos concientes que hay mas de
un camino a seguir para ello. En realidad, sospechamos sera dificil que
el tercer mundo se pueda embarcar en un camino basado en el modelo
norteamericano, pero lo mismo se puede decir de Europa. Se trata de
cumplir en el orden internacional una funcién analoga a la de la re-dis-
tribucién, que realizan mas que mal los estados dentro de cada nacién.
Hoy justamente no hay ningtn érgano internacional que haga tal redis-
tribucién. Si ya es tema dificil la redistribucién dentro de cada estado, lo
es mucho mas en el orden internacional cuando ni siquiera se ha toma-
do en consideracién claramente el problema. En los afios sesentas se
hablé mucho de desarrollo, el desarrollismo, y se consolidaron institucio-
nes para tal fin, como el Banco Mundial (1944) y el Banco interamerica-
no de desarrollo (1959) creados después de la gran crisis de los treintas,
pero desde esos tiempos hasta ahora nunca se pensé en la redistribucién
internacional de un modo adecuado, o sea en hacer justicia dando a cada
uno lo que se debe y en la medida que corresponde.

familias y multitud de personas sumidas en la pobreza, victimas del hambre y las enfer-
medades, carentes de vivienda digna, de servicios sanitarios, de acceso a la cultura.
Todo ello es testimonio elocuente de un desorden real y de una injusticia institucionali-
zada, a lo cual se suman a veces el retraso en tomar medidas necesarias, la pasividad y
la imprudencia, cuando no la trasgresion de los principios éticos en el ejercicio de las
funciones administrativas, como es el caso de la corrupcion” (Insegnamenti di Giovanni
Paolo 11, XV, 2, Ciudad del Vaticano 1992, p. 325).



8 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

Concientes de la progresiva disparidad e inigualdad, las naciones méas
ricas, para erradicar la pobreza extrema y el hambre en el mundo, se han
comprometido a una ayuda que, aunque relativa y eventual, es un modo
de iniciar a hacer justicia, que esperamos se vaya incrementando cada
vez en modo mas adecuado.” Tales compromisos indican si un cambio,
pero no suficiente. Entre los 1990 y el 2001 la ayuda oficial para el des-
arrollo ha bajado desde el 0.33 por ciento al 0.22 por ciento del ingreso
bruto de los paises donadores. Es verdad que el afio pasado se detuvo por
fin el prolongado declive de las corrientes de ayuda oficial, que alcanza-
ron los 57.000 millones de délares (de 52.300 millones en el afio 2001).
En la Conferencia sobre Financiaciéon para el Desarrollo celebrada en
Monterrey en 2002, tanto los paises ricos como los pobres se comprome-
tieron a apoyar las reformas politicas y los nuevos recursos necesarios
para alcanzar los Objetivos de Desarrollo del Milenio, incluyendo la pro-
mesa de dar por parte de los paises ricos el 0,7 del ingreso nacional bruto
(establecido en 1970)8 como ayuda publica para el desarrollo (AOD =
Asistencia oficial para el desarrollo) y de aumentar en 16.000 millones de
dolares las corrientes anuales de ayuda para el afio 2006. No obstante,
aunque se cumplieran los compromisos anunciados en Monterrey, el

7 «Sicut moderatio passionum est adaequatio ipsarum ad ratione: ita moderatio
exteriorum actuum, secundum quod sunt ad alterum, est quod adaequentur illi ex com-
paratione ad quem moderantur. Et haec quidem adaequatio est quando ei redditur quod
et quantum ei debetur; et haec adaequatio proprius modus justitiae est. Unde ubicum-
que invenitur ista adaequatio complete, est justitia quae est virtus specialis; et omnes
virtutes in quibus salvatur, sunt partes subjectivae justitiae. Ubi autem ista adaequatio
non secundum totum salvatur, sed secundum aliquid, reducitur ad justitiam ut pars
potentialis, aliquid de modo ejus participans» i.e. «Como moderar las pasiones es hacer-
las corresponder a la regla de la razén, asi moderar las acciones externas respecto a los
otros es adecuarlas respecto a tales otros, dando a cada uno lo que se le debe y en la
medida que se debe. Alli donde esta adecuacion se encuentra en modo perfecto, se tiene
la virtud de la justicia (y todas las virtudes que pertenecen a tal adecuacion son partes
subjetivas de la justicia). Alli donde en cambio tal adecuacién se realiza en modo rela-
tivo, se tiene s6lo una parte potencial de la justicia» (Santo Tomas de Aquino, In II]
Sent., d. 33, q. 3, a. 4, qc. 1 cor.).

8 La idea de que los paises ricos deberian dedicar el 0,7% de su PNB al desarrollo
mundial fue propuesta por vez primera en 1969, en el Informe sobre Desarrollo
Internacional dirigido por el ex primer ministro canadiense Lester Pearson. Esta cifra
ha sido ampliamente aceptada como objetivo de referencia de la asistencia oficial para
el desarrollo. Refrendada por la Asamblea General de las Naciones Unidas en 1970,
formé parte de la estrategia de desarrollo internacional para esa década.



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 9

total seguiria estando muy lejos de los 100.000 millones anuales minima-
mente necesarios, segun el reciente Informe sobre el Desarrollo Humano
2003. En definitiva faltan todavia 50.000 millones anuales. Si las cosas
siguen asi “la lucha contra la pobreza esta con cien afios de retraso res-
pecto de los objetivos y las promesas” ha predicho el ministro de hacien-
da inglés, Gordon Brown, quien agrego: “Los paises mas ricos no pueden
seguir estableciendo objetivos sin cumplirlos sistematicamente y esperar
que los paises mas pobres nos sigan creyendo tranquilamente”.¢ En un
mundo cada vez mas globalizado, las acciones dentro de los confines
nacionales no son suficientes, la cooperacién internacional es necesaria
para el mutuo bien. Para los paises ricos el cumplimiento de sus compro-
misos es una cuestion ética. Se trata, no de beneficencia, sino de justicia;
la justicia que es, como veremos, la virtud principal de la politica en
orden al bien comun.

La justicia es la via al bien comiin en un mundo global

Tengo muy presente en mente el grito de nuestro Pontifice, el primer
Papa eslavo, que viene de un Pais que se esté reconstruyendo de las diver-
sas injusticias histéricas sufridas. Juan Pablo II dice a la Academia de las
Ciencias: “La paz nace no sélo de la eliminacién de los teatros de guerra.
Incluso si todos los focos de guerra fuesen eliminados apareceran otros
indefectiblemente, si la injusticia y la opresién contintian a gobernar el
mundo. La paz nace de la justicia: Opus justitiae pax”.10 Se puede afirmar
que como la verdad es el fin de toda investigacion, asi el bien comtn es el
fin de la sociedad humana para que ésta sea realmente tal. Ahora, es la jus-
ticia la virtud que ordena a los hombres al bien comtn. Luego el bien social
pasa por la justicia.!! En clima de realismo, Santo Tomas de Aquino afirma

9 Le Figaro économique, 02.06.2004, p. I11.

10 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 12 de noviembre 1983, en Papal
Addpresses, ed. cit., p. 261.

11 Santo Tomas de Aquino muestra profundamente la importancia arquitecténica
superior de la justicia en cuanto ordena a cada hombre, en si y en relacién al otro, al bien:
«Pars autem id quod est totius est, unde et quodlibet bonum partis est ordinabile in
bonum totius. Secundum hoc igitur bonum cuiuslibet virtutis, sive ordinantis aliquem
hominem ad seipsum sive ordinantis ipsum ad aliquas alias personas singulares, est refe-
ribile ad bonum commune, ad quod ordinat iustitia. Et secundum hoc actus omnium vir-
tutum possunt ad iustitiam pertinere, secundum quod ordinat hominem ad bonum com-



10 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

que la atraccién al bien y a la vida justa con el préjimo tiene prioridad res-
pecto de todas las figuras de la conciencia y es el inicio de la dimensién
ética: “El hombre tiene una inclinacién natural al bien segtin la naturaleza
de la razén que le es propia, como tiene la inclinacién para conocer la ver-
dad de Dios y para vivir en sociedad. Asi pertenece a la ley natural lo que
responde a esta inclinacién tal como evitar la ignorancia, vivir en justicia
con los otros hombres y cosas del tipo”.12 Luego tal inclinacién constituye
un impulso natural para conocer a Dios al mismo tiempo que la instancia
primordial para realizar la vida social mediante la justicia. Asi la justicia es
la via al bien social en nuestro mundo globalizado. Por eso el titulo de nues-
tro texto, la globalizacion y la justicia social. Naturalmente justicia significa
procurar a cada uno lo suyo, como lo indica el viejo adagio latino unicui-
que suum tribuere.’ Se trata del pronombre ‘cada uno’ que es distributivo,
porque “el acto especifico de la justicia no consiste en otra cosa que en dar
a cada uno lo suyo”.14

mune. Et quantum ad hoc iustitia dicitur virtus generalis», i.e. «La parte es esencialmen-
te del todo, asi cualquier bien de la parte est4 en orden al bien del todo. Luego el bien de
cualquier virtud, sea que ordene al hombre en si mismo, sea que lo ordene respecto de
otras personas singulares, es referible al bien comun, al cual ordena la justicia. Por tal
motivo luego a la justicia pueden pertenecer los actos de todas las virtudes, en cuanto
ésta ordena al hombre al bien comun. Asi respecto a esto la justicia es llamada virtud
general” (S. Th., II-11, q. 58, a. 5 cor.). Es también muy significativa la comparacién con
la caridad: “Sicut enim caritas potest dici virtus generalis inquantum ordinat actus
omnium virtutum ad bonum divinum, ita etiam iustitia legalis inquantum ordinat actus
omnium virtutum ad bonum commune. Sicut ergo caritas, quae respicit bonum divinum
ut proprium obiectum, est quaedam specialis virtus secundum suam essentiam; ita etiam
iustitia legalis est specialis virtus secundum suam essentiam, secundum quod respicit
commune bonum ut proprium obiectum. Et sic est in principe principaliter, et quasi
architectonice; in subditis autem secundario et quasi ministrative” (/b., a. 6 cor.).

12 “Inest homini inclinatio ad bonum secundum naturam rationis, quae est sibi pro-
pria, sicut homo habet naturalem inclinationem ad hoc quod veritatem cognoscat de
Deo, et ad hoc quod in societate vivat. Et secundum hoc, ad legem naturalem pertinent
ea quae ad huiusmodi inclinationem spectant, utpote quod homo ignorantiam vitet,
quod alios non offendat cum quibus debet conversari, et cetera huiusmodi quae ad hoc
spectant” (S. Th., I-1I, q. 94, a. 2 cor.).

13 San Ambrosio sostiene que: “iustitia est quae unicuique quod suum est tribuit,
alienum non vindicat, utilitatem propriam negligit ut communem aequitatem custo-
diat”, i.e. “la justicia es la virtud que da a cada uno lo suyo, que no exige lo ajeno y que
se olvida de la propia utilidad en pro de la equidad coman” (De Off. 1, 24).

14 «Proprius actus iustitiae nihil est aliud quam reddere unicuique quod suum est»
(S. Th., 1111, q. 58, a. 11 cor.).



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 11

“La justicia — escribe John Rawls al inicio de Una teoria de la justicia —
es el primer requisito de las instituciones sociales, como la verdad lo es de
los sistemas de pensamiento”.'s Esta afirmacion parece estar méas de acuer-
do con la concepcion de Platén de la justicia que con la de Aristételes. La
justicia es la virtud del todo en La Repuiblica,’s mientras en la Etica a
Nicémaco” Aristételes retiene la justicia distributiva como una justicia par-
ticular o parcial en relacién a la justicia general, que es fundamentalmen-
te el respeto a las leyes de la ciudad. ¢Porqué virtud parcial? Ante todo por-
que la igualdad de la justicia distributiva no es de tipo aritmético, como en
la justicia conmutativa, sino proporcional, es decir se trata de una igualdad
de relaciones entre personas y bienes; o sea la relacién de una persona a un
bien debe ser igual a la relaciéon de otra persona a otro bien.:8 Ademas es
parcial, porque la justicia distributiva trata de la situacién especifica de la
reparticion o distribucién de bienes, honores, ventajas. Hoy diriamos con
Rawls de bienes que van desde los bienes comerciales, tales como la ener-
gia, el agua, los alimentos, la remuneracién, los patrimonios, las ventajas
sociales, pasando por los bienes no comerciales, como la ciudadania, la
seguridad, la salud, la instruccién, los honores, hasta las posiciones de
comando, de autoridad, y de responsabilidad ejercitadas en el cuadro de
todo tipo de instituciones, privadas o publicas, nacionales o internaciona-
les. Distribucién no sélo de los bienes materiales del mundo entonces, sino
también de los que son especificamente humanos, ya que como observa
Aristételes “la especie humana vive... segtn el arte y el razonamiento”.19

Ahora bien, ¢por qué el Fil6sofo considera la distribucién solamente una
parte de la justicia? Porque probablemente quiere evitar conducirnos a una
visién de la sociedad como distribuidora de partes, que es siempre un acto de
separar a fin de determinar cudl es la parte de uno y cudl la del otro, cuando

15 J. Rawls, A Theory of Justice, The Belknap of Harvard University Press,
Cambridge, MA (U.S.A), 1971.

16 Libro IV.

17 Libro V.

18 “Generalis forma iustitiae est aequalitas, in qua convenit iustitia distributiva cum
commutativa. In una tamen invenitur aequalitas secundum proportionalitatem geome-
tricam, in alia secundum arithmeticam”, i.e. “la forma general de la justicia es la igual-
dad, en lo que se acuerdan la justicia distributiva con la conmutativa. En la primera la
igualdad se da segtin una proporcién geométrica en la otra segun la aritmética” (S. Th.,
II-11, g. 62, a. 2 ad 2).

19 Metaphysica, 980 b 21.



12 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

en realidad la sociedad es principalmente un cierto todo. Se deberia de tratar
de ver la sociedad como un “esquema de cooperacién”, expresién que recu-
rre desde las primeras lineas en Una teoria de la justicia de Rawls, obra donde
de cualquier manera prevale el analisis de la sociedad como un sistema de
distribucién. Hoy es necesario tomar en seria consideracién una nocién de
bien comun consistente en bienes y valores participados y compartidos por
sujetos posiblemente activos en la sociedad global. Por lo demas, se podria
encontrar en la metafora de la reparticién los dos aspectos que deben ser
coordinados porque en realidad se pertenecen: la reparticién es algo que nos
separa en cuanto parte (mi parte no es la tuya), pero al mismo tiempo la
reparticién es lo que nos hace compartir, es decir en el sentido fuerte del tér-
mino, tomar parte de, participar a... Urgidos por la inquietud econémica, por
lo demas, hoy tendemos a olvidar que a diferencia de los bienes materiales,
los bienes espirituales propiamente humanos, cuando son participados, cre-
cen y se desarrollan; o sea, que a diferencia de los bienes divisibles, los bien-
es del espiritu tales como el conocimiento, los valores y la educacién, son en
cierto modo indivisibles y cuanto mas se los comunica mas se los posee.2
Podemos entonces afirmar que sea para los Griegos, que para los Medievales,
como también para los autores contemporaneos, la justicia distributiva es la
virtud principal de una politica que tiende al bien comun.

Energia bien universal para todos

Una de las cuestiones globales méas perturbadoras que la humanidad
debe enfrentar lo antes posible es el problema de la energia, un bien en
cierto sentido primordial. Pensemos que seria la vida en la tierra sin el sol,
que es la fuente de toda energia en nuestro sistema. Como todos sabemos,
nuestra civilizacion esta basada en la energia, que en muchos casos es
extinguible. Todos los esfuerzos deben centrarse ahora en el uso de fuentes
energéticas de modo mas efectivo, en forma més econémica y en la medi-
da de lo posible en recurrir a fuentes renovables. En 1980 la Pontificia
Academia de las Ciencias llevé a cabo una semana de estudio sobre el tema
“La Humanidad y la Energia: Necesidades — Recursos — Esperanzas”. Juan
Pablo II, recibiendo a los participantes, establecié un primer principio fun-
damental segin el cual la humanidad “debe buscar nuevos métodos para

20 “Spiritualia bona sunt specialiter non ritenenda per se, quia comunicata non
minuuntur sed crescunt” (Santo Tomés de Aquino, De Malo, q. 13, 1 pret. 8).



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 13

utilizar los recursos de energia que la Divina Providencia ha puesto a dis-
posicién del hombre”. Puntualizé que la politica energética debe “promo-
ver salvaguardas ecolégicas” y prevenir el dafio al hombre.

El Papa continué afirmando que el problema de la energia no se limi-
taba a cuestiones de orden cientifico o econémico; superaba estos limites
y resultaba complicado por los errores que surgen del propio contexto de
la ética y la cultura de cada pais, y de la globalizacién. Las frustraciones a
las que se enfrenta el hombre hoy debido al excesivo consumo por un lado,
y la crisis energética por el otro, s6lo pueden resolverse si se reconoce que
la energia, sea cual fuere su forma u origen, debe contribuir al bien del
hombre. La energia y los problemas que surgen de la misma no deben ser-
vir a intereses egoistas de grupos particulares que estan intentando
aumentar su esfera de influencia econémica y politica, y mucho menos
deben servir para dividir a los pueblos, hacer que unas naciones dependan
de otras, y aumentar los riesgos de guerras u holocaustos nucleares.

A modo de conclusién, Juan Pablo IT también hizo referencia a lo que
podemos llamar el principio general més importante de esta drea. “La
energia es un bien universal que la Divina Providencia ha puesto al ser-
vicio del hombre, de todos los hombres, pertenecientes a cualquier parte
del mundo, y también debemos pensar en los hombres del futuro, ya que
el Creador confié la tierra y la multiplicacién de sus habitantes a la res-
ponsabilidad del hombre”. “Creo - afirma el Papa - que debe considerar-
se un deber de justicia y caridad el realizar un resoluto y perseverante
esfuerzo en administrar los recursos energéticos y respetar la naturaleza,
para que no sélo sea la humanidad de hoy en su totalidad la que se bene-
ficie, sino también las generaciones venideras. Y espero que los cristia-
nos, movidos especialmente por la gratitud a Dios, por la conviccién de
que la vida y el mundo tienen un significado, por la esperanza y caridad
ilimitadas, sean los primeros que aprecien este deber y saquen las con-
clusiones necesarias”.2!

En 1984 la Academia llevé a cabo otra semana de estudio sobre “La
Energia para la Supervivencia y el Desarrollo”.22 Las conclusiones de este
encuentro se publicaron bajo la forma de un informe que se envié a todos

21 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 14 de noviembre de 1980, en
Papal Addresses, ed.cit., p. 247.
22 Scripta Varia, 57, XIII-615 (Ciudad del Vaticano, 1986).



14 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

los gobiernos del mundo. Para reflejar el enfoque del Papa, se hizo hin-
capié en la necesidad de suministrar energia a todos los habitantes del
globo. El encuentro finalizé con un llamado, hecho en nombre de todos
los paises pobres, a todas las naciones del mundo para cooperar en la
construccién de un nuevo orden planetario de crecimiento y desarrollo,
en el que se le de el papel de primordial importancia que tiene la energia.
Probablemente en el mundo globalizado se invierte en tantas cosas no
siempre necesarias al bien comun, pero poco se ha investido para cono-
cer nuevas formas de energia como pide el Papa. Esta es una grave res-
ponsabilidad que pesa sobre todos pero particularmente sobre los que
debieran ocuparse de procurar el bien comun. La Academia probable-
mente volvera con este tema vital en un futuro y ha encargado al Prof.
Rubia de organizar un encuentro sobre energia y pobreza.

Agua potable como capital social

Para los presocréticos, el agua era el principio de todas las cosas, y
curiosamente hoy debemos una vez maés ser conscientes de que la super-
vivencia de la humanidad y de todas las demas especies de la tierra
depende del destino del agua. Donde no hay agua, no hay vida. Por lo
tanto, el simbolo en comun de la vida de toda la humanidad, valorada y
respetada en todas las religiones y culturas, también se ha convertido en
un simbolo de capital social. La crisis del agua es fundamentalmente un
tema de distribucién, conocimiento y recursos, y no de su escasez basi-
ca. Un tema de interés tedrico, con notables posibilidades de aplicaciones
practicas, es el estudio de las membranas biolégicas que pueden servir
como modelo para la preparacién de membranas artificiales para usar en
particular para la desalacién del agua. La importancia de este problema
hizo que la Academia organizara una semana de estudio sobre “Las
Membranas Bioldgicas y Artificiales y la desalacion del Agua”.23 En este
encuentro, que se llevé a cabo en abril de 1975, participaron estudiosos
de todo el mundo especializados en los campos de membranas biol6gi-
cas y artificiales. El propésito de esta reunién fue establecer un modelo
para membranas artificiales basandose en el conocimiento de los meca-
nismos del transporte de agua a través de membranas biolégicas. Las
membranas artificiales podrian resultar adecuadas para la produccion de

23 Scripta Varia, 40, XXXVII-901 (Ciudad del Vaticano, 1976).



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 15

grandes cantidades de agua desalizada, y en especial podria cubrir las
necesidades de las zonas aridas del Tercer Mundo. En dicha ocasién, al
dirigirse a los Académicos, Pablo VI, reconociendo la nueva importancia
del tema, sugirié una serie de recomendaciones que se centraron alrede-
dor de los siguientes principios claves: el principio de la prudencia (o pre-
caucién) y el principio de la participacion (todos los individuos deben
estar incluidos en la planificacién y administraciéon del agua); el princi-
pio de solidaridad, ya que el agua se enfrenta constantemente con los
seres humanos (dicha actividad constituye, con relacién a las presentes y
futuras generaciones, una “forma de caridad” que deberia darse dentro
del marco de la “ecologia”); y el principio de la confianza en el hecho de
que la naturaleza tiene secretas posibilidades con las cuales se puede
lograr el desarrollo que est4 en la mente del Creador.2

Esperemos, por ejemplo, que el nuevo proyecto del Banco Mundial y
otros actores?s de Proteccién Ambiental y Desarrollo Sustentable del
Sistema Acuifero Guarani, que es uno de los reservorios de agua subte-
rranea mas grandes del mundo con alrededor de 1.190.000 km? (supertfi-
cie mayor que las de Espafia, Francia y Portugal juntas),z siga estas ltci-

24 Pablo VI en esta ocasion afirma: “Como pueden imaginar, no abundaremos en el
tema técnico, ni en las posibilidades de su aplicacién, lo que probablemente seria prema-
turo. Pero sabemos que se trata de una especie de importante metabolismo, que a la
humanidad le interesa discernir a fondo, ya que la escasez de las reservas de agua dulce
amenaza con obstaculizar su desarrollo. Resaltemos entonces, en el plano mas general
de la investigacion cientifica, dos actitudes que, segiin nuestra opinién, deberia caracte-
rizar al cientifico, y especialmente a aquellos cientificos que son cristianos. Por un lado,
debe considerar honestamente la cuestién del futuro terrenal de la humanidad y, en su
calidad de persona responsable, debe ayudar a prepararla, preservarla y eliminar los ries-
gos; creemos que esta solidaridad con las futuras generaciones constituye una forma de
caridad a la que muchos hombres se muestran hoy sensibles, en el marco de la ecologia.
Pero al mismo tiempo, el cientifico debe estar animado por la confianza de que la natu-
raleza guarda secretas posibilidades que la inteligencia debe descubrir y utilizar, para
poder alcanzar el desarrollo que esta en los planes del Creador. Esta esperanza en el
Autor de la naturaleza y del espiritu humano, correctamente entendido, es capaz de brin-
dar una nueva y serena energia al investigador que es creyente” (Discurso a la Pontificia
Academia de las Ciencias, 19 de abril de 1975, en Papal Addresses, ed. cit., p. 209).

25 Cfr. Document of the W.B. (Rep. No: 23490-LAC), en www.ana.gov.br/guarani/docs-
basicos/pad.pdf.

26 En Brasil abarca una superficie de aproximadamente 850 mil km?2 (9.9% del terri-
torio), en Argentina 225 mil km? (7.8%), en Paraguay 70 mil km? (17.2%), y en Uruguay
45 mil km2 (25.5%).



16 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

das recomendaciones de Pablo VI. No estd demas decir que ante el cre-
ciente panorama de escasez hidrica ya presente en algunas regiones del
hemisferio (sobre todo en las principales ciudades de EUA), la participa-
cién social que indicaba el Papa ha y seguira siendo nodal. Los esfuerzos
en torno al Foro Social del las Aguas del Acuifero Guarani (Noviembre,
2003, Sao Pablo, Brasil), son de relevancia mayor sobre todo si se consi-
dera que en la discusién se entremezclan otros proyectos importantes
como los vinculados a la Cuenca del Amazona y del Plata que solamente
esta ultima drena un cuarto del continente Sudamericano y cubre una
superficie de 3.100.000 km?2.

Asi, la virtud de la justicia y de la solidaridad, practicadas a niveles pro-
fundos y auténticos, demandara de todos el deseo de involucrarnos con pro-
fundo respeto por los demas. Sélo de este modo podran los secretos recur-
sos de la naturaleza, de grandes potencialidades de energia y de agua de los
paises en vias de desarrollo, transformarse en una realidad concreta con
mucho para ofrecer al mundo entero y naturalmente para ellos mismos.

Acabar con el hambre en el mundo

La lista de emergencia para promover una “sociedad participativa”
(como se expresaba nuestro difunto Académico PL. Zampetti),2” debe
seguir con el gravisimo “drama del hambre en el mundo”, como lo deno-
mina denunciandolo ya Pablo V1.8 Es nota la afirmacién de Tomas de
Aquino que recoge la tradicién cristiana y la orienta: “En la necesidad
todas las cosas son comunes”.2? Los bienes de la tierra como hemos visto
en la doctrina de los Papas a propésito de la energia y del agua, incluso los
que se encuentran en manos privadas, tienen un destino originario y uni-
versal, que es el de servir a todos los hombres. Por ello “a causa de tal nece-
sidad lo que uno sustrae para el sustento de la propia vida pasa a ser
suyo”.30 No se puede tolerar ni soportar que 815 millones de personas

27 Pier Luigi Zampetti, La societa partecipativa, Roma 1994.

28 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 15 de abril de 1972, en Papal
Addpresses, ed. cit., p. 205.

29 “In necessitate sunt omnia communia” (S. Th., II-1I, q. 66, a. 7 sed contra).

30 “Uti re aliena occulte accepta in casu necessitatis extremae non habet rationem
furti, proprie loquendo. Quia per talem necessitatem efficitur suum illud quod quis acci-
pit ad sustentandam propriam vitam” (S. Th., II-11, q. 66, a. 7 ad 2).



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 17

mueran de hambre, vivan en condiciones de desesperada necesidad.
Sabemos hoy que la respuesta duradera y definitiva no es enviar solamen-
te alimentos; jque ya seria tanto! Es necesario descubrir el modo para que
los paises pobres desarrollen su economia, transformen su recursos
potenciales, muchas veces enormes. Tampoco simplemente ofreciendo
asistencia tecnoldégica, que es obviamente importante. Una de las medidas
que maés se requiere hoy por hoy es abolir en los paises desarrollados las
disposiciones proteccionistas y los subsidios que ayudan a los agricultores
de los paises ricos en detrimento de aquellos del sur del mundo. “Los
recursos estarian pero falta la voluntad politica”.3t ¢A qué sirve ofrecer
asistencia tecnolégica y dinero para desarrollar las potencialidades de
estos paises pobres y medios, si luego no pueden vender lo que producen
por los proteccionismos varios de los paises ricos? Asi se condena a los
pobres como con una tenaza a dos puntas, deudas con intereses altisimos,
por un lado y por otro, no se les permite entrar en los mercados con sus
propios productos. ¢Cémo hacen para pagar sus deudas? No podemos
ignorar que esta politica tiene una evidente relacién con el indigno y puni-
ble trafico de drogas. Como dice el refran espariol la necesidad tiene cara
de hereje. Cuando los campesinos de los paises pobres ven que sus pro-
ductos legales no pueden llegar al mercado, algunos se corrompen y usan
sus tierras para cultivar las plantas de las que se extrae la droga.

Si no se cambian las medidas proteccionistas y los subsidios millones
de campesinos y productores de alimentos en los paises en vias de des-
arrollo no tienen ni tendrdn acceso a los mercados de los paises desarro-
llados. Mientras el proteccionismo y los subsidios a la agricultura crecie-
ron constantemente hasta llegar al 1,3% del PBI de los paises de la OECD
(Organizacion para la cooperacién econémica y el desarrollo), la partici-
pacién de la AOD en cambio ha disminuido constantemente hasta llegar
a solo el 0,2% del PBI de los paises pobres. A un gran niimero de paises
en vias de desarrollo no le estd permitido participar en juegos donde
podrian resultar vencedores. Atin cuando no podemos decir que se trata
de un ejemplo de corrupcién, los proteccionismos y subsidios son clara-
mente injusto en el &mbito internacional y se hace evidente que fue posi-
ble mantener tales medidas, a partir de la posguerra, a causa de intensas,

31 Kofi Annan, L'Occidente deve imparare a convivere con i pitt poveri, in La
Repubblica 10.06.2002.



18 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

a veces ocultas, pero siempre duraderas presiones ejercidas por los
lobbys. De esta manera, el proteccionismo y los subsidios a la agricultu-
ra de las Naciones desarrolladas resultan particularmente nocivos para
los pobres pero también para la economia mundial. La aparicién de la
enfermedad de la ‘vaca loca’ y la creciente toma de conciencia de proble-
mas referidos al medio ambiente y a la salud, provocados por una agri-
cultura manipulada, son los sintomas de que esta politica ha comenzado
a evidenciar sus limites. Con todo no hay signos evidentes de que las
cosas se quieran cambiar seriamente en un futuro previsible. Una libera-
lizacién del comercio implicaria un aumento en los ingresos mundiales
de 1,5 trillones de délares (1.500.000 millones) en el transcurso de los
préximos diez afios, y la mayor parte de tales réditos seria en beneficio
de los paises menos ricos.

Las naciones en desarrollo siguen necesitando mas ayuda, acuerdos
de comercio mas justos y un alivio significativo de la deuda, segin se
afirma en el Informe sobre el Desarrollo Humano 2003 del Programa de
las Naciones Unidas para el Desarrollo. Es necesario, como dijimos,
desmantelar las subvenciones y los aranceles comerciales injustos para
crear un terreno de juego mds imparcial. Pero ni siquiera esto es suficien-
te. La comunidad internacional y sus mas altos representantes deberia
hacerse seriamente cargo del llamado hecho por Pablo VI a las
Naciones Unidas en su mensaje del 4 de Octubre de 1965: “Nosotros
sabemos y nos alegramos que muchos de Uds. miran con entusiasmo la
invitacién de dar para los paises en vias de desarrollo al menos una
parte del beneficio que se puede obtener con la reduccién de los arma-
mentos”. Desgraciadamente veinte afilos mas tarde Juan Pablo II, mien-
tras renueva el llamado de ayuda, debe constatar a la Pontificia
Academia de las Ciencias que “la guerra contra el hambre, la enferme-
dad y la muerte de millones de seres humanos cuya calidad y dignidad
de vida podria ser asistida y promovida con el 7 por ciento de la cifra
que se gasta cada afio para el incesante y amenazador re-armamento de
las naciones mas ricas, atn no ha sido librada”.32 Dado que el tema del
desarme parece haber entrado en una fase erratica, se trata al menos de
aumentar de alguna forma las corrientes de ayuda.

32 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 12 de noviembre de 1983, en
Papal Addresses, ed. cit., p. 263.



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 19

Deudas insostenibles, flujos de capitales golondrinas e intereses altos

Naturalmente no es suficiente dar de comer al hambriento. Es tam-
bién necesario que cada hombre pueda vivir con dignidad. Para ello es
necesaria la cancelacion de las deudas insostenibles. El Informe sobre el
Desarrollo Humano 2003 aboga, siguiendo el noto apelo de Juan Pablo II
para el afo Jubilar del 2000, por que los paises ricos apliquen una reduc-
cién significativa de la deuda y hace un llamamiento a los paises donan-
tes para que tengan un mayor conocimiento del peso especifico de la
deuda en los paises pobres muy endeudados. En todos y cada uno de los
42 Paises Pobres Muy Endeudados, €l ingreso per cépita es inferior a
1.500 délares vy, entre 1990 y 2001, sus economias crecieron en promedio
sélo 0,5 por ciento al ano.

Ademas, la lista de reformas para promover una globalizacién solida-
ria y justa debe también incluir el aumento de los beneficios provenien-
tes de los flujos comerciales y de capital. En particular, el flujo de capita-
les debe ser atentamente supervisado. Ante todo, las naciones deberian
poner a punto planes generales para atraer inversiones a largo plazo.
Tales planes deberian incluir un clima politico estable, una educacién
segura, una mano de obra calificada, una politica de desarrollo tecnolé-
gico activa, y claras prioridades para determinar hacia cuales sectores
deberian dirigirse las Inversiones Extrajeras Directas (FDI), y los incenti-
vos a las empresas nacionales. Segundo, los paises en vias de desarrollo
deberan ejercer un estricto control sobre los movimientos especulativos
de capitales a corto plazo de manera de condicionar tanto el volumen
como la composicién.

Hay otro punto fundamental a considerar que generalmente es igno-
rado y nunca enfatizado con la debida fuerza. Una nacién no deberia ser
obligada a pagar tasas de interés altas sobre su propia deuda nacional. Asi
como existe un justo salario’ y un ‘justo precio’ debe también existir una
‘justa tasa de interés’.ss Quisiera observar sobre este punto que en Italia,

33 Un primer enfoque pertinente, audaz y penetrante sobre el tema, que viene a lle-
nar una laguna de la reflexién actual y quiza también de la propia doctrina social, puede
verse en E. Malinvaud, Que doit-on entendre par de justes finances? Clarifications préli-
minaires a un consensus sur l'éthique financiére, Banca d’Ttalia, 22.03.2002. Me parece
particularmente importante la conclusién: «De méme qu’il simposait a la fin du
XIXeme siecle et au XXeme d’établir et d'implanter une éthique du travail et de 'emploi



20 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

como también en otras Naciones organizadas, existen leyes estatales anti-
usura que son aplicadas a las tasas de interés bancarias y a los préstamos
privados. ¢No se podria extender este principio al contexto internacional?
La generacién de la deuda externa en los setentas, las posteriores cri-
sis durante los ochentas, la masiva entrada de capitales, las crisis de Asia,
Rusia, México y Brasil durante los noventas, las salidas de capitales de
América Latina, y la reciente crisis en Argentina, son presentadas como
accidentes de camino, tan imprevistas como los continuos desastres natu-
rales; o como una exclusiva responsabilidad de los gobernantes de los pai-
ses pobres, facilmente pasibles de corrupcién. En ambos casos, en gene-
ral el funcionamiento de los diversos mercados no es cuestionado y se
excluye de toda responsabilidad los bancos internacionales, las grandes
empresas y potencias econémicas, asi como las reglas de juego que ope-
ran en el mercado.* No es casual, entonces, que las economias de paises
como México, Argentina, Uruguay y Brasil, fuertes y eficientes producto-
res agro-alimenticios de la zona templada con productos entre los mas
atractivos del globo, estén hoy entre aquellos que deben afrontar las mayo-
res dificultades en el seno del grupo de los paises en vias de desarrollo.

Recomenzar por la educacion como primera tarea de un mundo global

No menos importante, el punto fundamental sobre el que hoy més
que nunca debemos poner el acento es la ciencia y la educacién. La cien-
cia, o sea la produccién, la adquisicién y la transmisiéon de conocimien-
tos, en fin la educacién propiamente dicha, forman cada vez mas un con-
junto interdependiente que orienta la vida del planeta. Sin embargo, la
organizacién del progreso cientifico se ha convertido hoy en una tarea
mucho mas dificil atin que la de la gestién de las riquezas mundiales.

En el dominio de las ciencias exactas, por ejemplo, la emergente
potencia de la biologia ha abierto horizontes donde las normas y los meca-

adaptée a la société moderne, de méme il s'impose au début du XXIeme siecle de revi-
vifier 'éthique financiere. Tant a changé dans le monde de la finance qu'il convient sans
doute de tout repenser ab initio» (Ib., in fine). Igualmente iluminante es la propuesta
analitica de una nocién analoga de lo justo y equitativo para las finanzas que tiene como
modelo de referencia la doctrina catélica sobre el salario justo, expuesta en 1891 por
Leén XIII en la Rerum Novarum, § 34.

34 Cfr. Celam, Globalizacién y Nueva Evangelizacion en América Latina y el Caribe,
Bogota 2003, § 132.



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 21

nismos de supervisién y control son muy insuficientes, por no decir erra-
ticos, de suerte que las reglas juridicas, morales y afectivas que han orde-
nado la vida humana desde los origenes de la humanidad son puestas en
tela de juicio. Si se puede hacer es ético. Lo que se puede hacer técnica-
mente es ético. La ética coincide con el poder hacer. Hasta los fil6sofos
agnoésticos (Habermas), los mas atados a un sistema llamémosle abierto,
no normativo del desarrollo humano, reconocen hoy que las grandes reli-
giones deben ser solicitadas para establecer reglas reconocidas por todos,
con el fin de salvaguardar la integridad de la especie humana.

La educacion, derecho especifico del ser humano en cuanto ser
racional,’ que deberia ser la via mas humana y eficaz para la promo-
cién de la libertad, fraternidad e igualdad sociales, sigue siendo uno de
los factores de discriminaciéon y exclusiéon. La falta de educacién en
calidad (valores y tecnologia actual) y en cantidad (escolaridad y efica-
cia terminal) es una de las causas de la pobreza extrema. La realidad
de América latina es que todavia padece de un 45 por ciento de anal-
fabetismo; al par que la sociedad del conocimiento suele menospreciar
la cultura ancestral popular, rica en América latina y el Caribe.3 No es
posible permanecer indiferentes ante el grave problema del analfabe-
tismo o semianalfabetismo. No olvidemos que “un analfabeto es un
espiritu subalimentado”.3” Vivimos hoy en “una sociedad del conoci-
miento”, de ahi la necesidad de cualificar y extender a todos los servi-
cios educativos para participar en ella. Una sociedad justa y equitativa
se ve por el nivel y la difusién de su educacién: en la comunicacién de
significados, principios y valores universales; en la transmisién de la
memoria histérica de cada pueblo y del sufrido camino histérico de la
humanidad; en el uso de criterios y métodos pedagégicos eficaces y de
punta; en el acceso para todos a dichas ciencias cognitivas; en la par-
ticipacién de la comunidad en tal tarea; en la libre gestién de los pro-
yectos educativos; en la libertad de las familias para elegir la educa-
cién de sus hijos; en la importancia de la participacién de la mujer en
los programas y en la realizacién de los mismos; en la concepcién de

35 Ya lo recuerda el Concilio Vaticano II en su Documento sobre la educacion:
“Todos los hombres de cualquier raza, condicién y edad, por poseer la dignidad de per-
sona, tienen derecho inalienable a una educacién” (Gravissimum Educationis, § 1).

36 Jb. § 93.

37 Pablo VI, Populorum Progressio, § 35.



22 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

la educacién como una tarea permanente, no vinculada exclusivamen-
te a una etapa de la vida.ss

Juan Pablo II observa a la Pontificia Academia de las Ciencias, a pro-
posito de la presencia del hombre en el espacio, con robots cada vez més
perfectos y otros instrumentos, que “Una de las més grandes tareas que
debe llevarse a cabo mediante el uso de satélites es la eliminacién del
analfabetismo que est4 llegando al billon de personas. Los satélites, ade-
mas de cooperar a la total alfabetizaciéon de la humanidad, pueden ser
instrumento de una diseminacién mas extendida de la cultura en todos
los paises del mundo, no sélo en aquellos donde el analfabetismo ya esta
siendo superado sino también en los que atin no leen ni escriben, ya que
la cultura se puede empezar a difundir con el uso de imégenes. Espero
que el avance cientifico y tecnolégico que hoy estan estudiando coopere
a la difusién de una cultura que verdaderamente promueva el desarrollo
integral del hombre.”s

En su primer viaje a México, durante la visita del 30 de enero de 1979
al Instituto Miguel Angel de la Ciudad de México, Juan Pablo II dice a un
numeroso grupo de jévenes: “En uno de los momentos decisivos para el
futuro de América Latina, hago un fuerte llamado en nombre de Cristo a
todos los hombres y, de modo particular, a vosotros los jévenes, para que
prestéis hoy y mafiana vuestra ayuda, servicio y colaboracién en esta tarea
de escolarizacién. Mi voz, mi suplica de Padre se dirige también a los edu-
cadores cristianos para que, con su aportacién favorezcan la alfabetizacién
y ‘culturizacién’, con una visién integral del hombre abierto al absoluto” .4

El cristiano, debe ser consciente que quiza el titulo de Maestro es el
que el Sefior aprueba con mayor aceptacién: Vocatis me magister et bene
dicitis; sum etenim, i.e. “Ustedes me llaman Maestro y dicen bien, porque
lo soy”4t Y cuando envia a los Apdstoles a anunciar al mundo la
Redencion, les confiere, antes que cualquier otro mandato, el de ensenar:

38 Cfr. el importante estudio realizado por la Pontificia Academia de las Ciencias,
AANVV,, The Challenges for Science. Education for the Twenty-First Century, Citta del
Vaticano 2002, pp. VII-292. También, Marcelo Suarez-Orozco ed et al., Globalization,
Culture and Education in the New Millennium, Univ. of California, Berkeley-Los Angeles-
London 2004, pp. 275.

39 Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 2 de octubre de 1984, en Papal
Addpresses, ed. cit., p. 269.

40 Insegnamenti di Giovanni Paolo II, vol. II (gennaio-giugno 1979), Vaticano 1979, p. 265.

41 Joan. 13, 13.



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 23

Euntes docete, “Vayan y ensefien”.42 Es el grito consecuente de Quien ha
dicho: Veritas liberabit vos, “la verdad os hara libres”.+3 Sélo nos queda
augurarnos que los cristianos sean cada vez mas activos en su originaria
misién de ensefar; misién altisima, que es, al decir de Pio XI, “fuente de
esa benéfica caridad que es la Verdad” .+ El cristiano asi debe ser concien-
te al ensefiar que el trasmitir la verdad es una de las formas mas altas de
realizar la caridad.

La familia es la primera institucion social que debe ser fortificada

La globalizacién y el desarrollo justos deben ser acompanadas por
cambios también institucionales. La primera institucién social que mere-
ce justicia es la familia. En general el proceso de globalizacién basado
sobre el mercado relega la familia en cuanto trata la sociedad como un
conjunto de individuos en competicién entre ellos para acapararse los
principales recursos o porque considera la familia un instrumento publi-
co para resolver las frustraciones del mercado. Con este modo de hacer
se debilita la fuente misma de la sociedad necesaria para poner remedio
a tales frustraciones.+s Se debe restablecer el rol clave de la familia como
célula de la sociedad, escuela de comunién y participacién, que posee
vinculos vitales y organicos con la sociedad toda.+

La familia debe recobrar su vocacién como servidora de la vida, for-
madora de personas, educadora en la fe y promotora del desarrollo soli-
dario integral. Asimismo se debe promover una cultura matrimonial de
fidelidad y compromiso. Sin la estabilidad de la alianza conyugal, no hay
familias estables. Los hombres y las mujeres que crian sus hijos en fami-
lias fundadas en matrimonios estables no hacen sélo algo para si mismos
y para sus hijos, sino para la sociedad en su complejo y para el futuro de
todos. Su contribucién a la formacién del capital humano es asi insusti-
tuible. Luego el tenor de vida de las parejas esposadas con hijos no debe-

42 Math. 28, 19. Cfr. Mc. 16, 15 s.

43 Joan. 8, 32.

44 Pio XI, Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias, 27 de diciembre 1925,
en Papal Addresses, ed. cit., p. 25 s.

45 Cfr. Mary Ann Glendon et al., Conclusions on ‘Intergenerational Solidarity, Welfare and
Human Ecology’, The Pontifical Academy of Social Sciences, Vatican City 2004, p. 18 s.

46 Juan Pablo II, Familiaris Consortio, § 42.



24 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

ria ser inferior al de las parejas sin hijos. Se deberian encontrar los medios
para restablecer un sentido de escandalo social ante los que descuidan las
responsabilidades familiares y para contrastar la cultura de la gratifica-
cién inmediata que viene promovida de la industria de la diversién.+

Valores éticos, opciones religiosas, ecumenismo, consenso por sobreposicion

La Doctrina Social Catélica esta convencida que la globalizacién requie-
re estas medidas econémicas, culturales, politicas e institucionales, pero al
mismo tiempo considera que tales medidas deben fundarse sobre principios
y motivaciones éticas. El problema principal son las fuentes tltimas de estos
valores éticos, y quién ha contribuido a instaurarlos, sostenerlos, consolidar-
los y desarrollarlos. Por ello, el Santo Padre ha insistido una y otra véz sobre
la importancia de indicar la religion cristiana en la nueva constitucién euro-
pea. Es significativo también que en este contexto la Doctrina Social de la
Iglesia haga referencia a un nuevo espiritu ecuménico. Esto quiere decir que
la Iglesia esta convencida que los desafios planteados por la nueva globaliza-
cién pueden también ser afrontados con un renovado compromiso ecumé-
nico por parte de las Iglesias Cristianas, de las grandes religiones del mundo,
y de todos los hombres y mujeres de buena voluntad.

La globalizacién ha incrementado la relacién entre las grandes tradi-
ciones religiosas que se conocen y reconocen mas. El didlogo entre tales
religiones y culturas, llevado adelante con tanta sabiduria por Juan Pablo
11, se esté volviendo cada vez mas imprescindible. Esto debido sobre todo
a la aparicién de nuevas formas de fundamentalismo y de sistemas que
no son controlados por los gobiernos y que pretenden utilizar el funda-
mentalismo en su escalada al poder, a favor de intereses egoistas y secto-
riales, movidos las mas veces por el odio.# Este didlogo podria también

47 Cfr. Mary Ann Glendon et al., Conclusions on ‘Intergenerational Solidarity, Welfare
and Human Ecology’, ed. cit., p. 18 s.

48 La condena de Juan Pablo II a los actos terroristas no puede ser mas perentoria:
“Aquel que mata en actos terroristas, alimenta en su interior el desprecio por la huma-
nidad, dando pruebas de la desesperanza de cara a la vida y al futuro. Ante esta pers-
pectiva, todo puede ser odiado y destruido. El terrorista cree que la verdad que sostie-
ne o el sufrimiento padecido son tan absolutos que le es legitimo reaccionar destruyen-
do incluso vidas humanas inocentes... La violencia terrorista...es totalmente contraria a
la fe en Cristo Jests que ensefié a sus discipulos esta oracién: ‘Perdénanos nuestras
ofensas, como nosotros perdonamos a los que nos ofenden.” (Mt 6,12). En realidad, el



GLOBALIZACION Y JUSTICIA SOCIAL 25

proporcionar las bases para el establecimiento de un cuadro de valores
éticos de amplio respiro universal, basados en la justicia y el amor, y para
encontrar progresivamente una dimensién ética institucional de los mis-
mos, es decir basada en el consenso. Mejor que ignorar o evitar diferen-
cias entre tradiciones religiosas y culturas en la linea de la tolerancia que
concluye las guerras de religion en el cristianismo occidental (en el sen-
tido de un modus vivendi en la linea de Hobbes “si no nos queremos
matar unos a otros, nos debemos tolerar unos a otros”), podemos estar
de acuerdo con la propuesta de John Rawls en su tltima obra importan-
te antes de morir, The Idea of an Overlapping Consensus,* i.e. La idea de
un consenso por sobre posicién, convergente desde la politica con el ecu-
menismo de la religién. Rawls sostiene que hoy es necesario dar un paso
mas respecto de la tolerancia, es decir, hay que reconocer que las ideas
rivales ‘metafisicas’ que son presentes en tantos ciudadanos occidentales
pueden ser reducidas a un cuerpo minimo de creencias que puede coo-
perar en sentido positivo a crear un “equilibrio reflexivo”. El se refiere
aqui a ciertas ‘teorias comprensivas’, de tipo moral, filoséfico, o religio-
so, que pueden, a pesar de su mutua oposicién, obrar sinergéticamente
por sobreposicién para realizar juntas un conjunto de especificos valores
de modo que la democracia pueda sobrevivir en un contexto histérico y
sociolégico caracterizado por “el hecho de pluralismo”.

La edificacion social del perdon

Hay ademads una gran necesidad de que los pueblos de las naciones
del globo sean compasivos los unos hacia los otros, y tengan en cuenta el
sufrimiento de los otros en el momento de clamar venganza por las heri-
das que ellos recibieron en el pasado. Como Juan Paul II ha observado,
hay una necesidad de purificar la memoria colectiva, es decir de recordar
las acciones positivas y de olvidarse de las negativas que han ocurrido en
la historia de la familia humana. En el fondo es dar al otro una nueva

perdon es ante todo una decisién personal, una opcion del corazén en contra del instin-
to espontaneo de pagar mal por mal. Esta opcién encuentra su elemento de compara-
ci6n en el amor de Dios que nos acoge a pesar de nuestros pecados, y su modelo supre-
mo es el perdén de Cristo que oré asi en la cruz: ‘Padre, perdénales, porque no saben lo
que hacen’” (Mensaje para la Jornada mundial de la Paz, 2002, §§ 6-8).

49 The Idea of an Overlapping Consensus, Spring 1987, 7 (1), pp. 1-25.



26 S. EXC. MARCELO SANCHEZ SORONDO

posibilidad porque se cree que es mejor de lo que hizo cuando hizo el
mal, o que lo que no hizo bien no esta a la altura de su ser. Lo que aqui
se pide es algo que formalmente se parece al perdén y que esta fundado
en el amor. Naturalmente hace falta gran prudencia y sobria perspicacia
para avanzar por este camino. La idea del perdén no nos aleja de la esfe-
ra politica y social como se podria pensar. La historia de estos tltimos
afios nos ofrece algunos ejemplos admirables de una suerte de fusién
entre compasién y politica. Piénsese al viaje relampago de Sadat a
Jerusalén y de tantos otros signos dados por algunos lideres de la que
podriamos definir ‘caridad politica’. Naturalmente, si por una parte la
caridad va mas all4 de la justicia, por otra, hay que evitar que ésta reem-
place a la justicia. La caridad sigue siendo un surplus, un recurso agrega-
do, y este surplus de caridad, de compasién y de afecto respetuoso, puede
darle a la globalizacién un alma mas profundamente solidaria, colmada
de profundas motivaciones, de audacia y de nuevo empuje. En este sen-
tido, las Iglesias cristianas tienen un importante rol a jugar, en la medida
en que estas han recibido directamente la comprometedora herencia del
Evangelio que apela al amor y al perdén de los propios enemigos. El
esfuerzo de Juan Pablo II por ejercer el perdén a fin de reencontrar la
plena unidad de las Iglesias cristianas y de caminar junto a los no cristia-
nos y a los no creyentes, parece mas necesario y ejemplar que nunca para
dar un denso contenido de caridad al proyecto de una nueva evangeliza-
cién de la Iglesia Catdlica después del Concilio Vaticano II. Asi al desafio
de la globalizacién, la Iglesia responde con la nueva evangelizacién cen-
trada en la doctrina y en la praxis de Cristo que revela al ser humano las
profundidades de su humanidad, de su ser y obrar.



Imprimido por la
Pontificia Academia de las Ciencias
en junio 2004



“La paz nace no sélo de la eliminacion de los
teatros de guerra. Incluso si todos los focos de
guerra fuesen eliminados aparecerdn otros
indefectiblemente, si la injusticia vy la opresion
contintian a gobernar el mundo. La paz nace de
la justicia: Opus justitiae pax” (Juan Pablo II)




